
��
������������
��������	�
���
��������
�������������������
�
����
���

���	����
�����
	�����
����
������
����������
����������



POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN 
Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS. 

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, 
COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Martha Vergara Fregoso
Jorge Sir Cáceres
Coordinadores



Primera edición 2019
© 2019, Universidad Arturo Prat 
Avda. Arturo Prat 2120, Iquique

© 2019, Universidad de Guadalajara
Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades Coordinación Editorial
Juan Manuel 130, Zona Centro, C.P. 44100
Guadalajara, Jalisco, México 

ISBN: 978-956-302-113-4
Corrector: Andrés Figueroa C.
Diseño Portada: Eduardo Zuñiga C.
Diseño y diagramación, Patricio Tapia Ahumada
Impreso y hecho en Chile
Printed and made in Chile



Esta publicación es realizada por la Universidad Arturo Prat del Estado de 
Chile a través del Proyecto “La educación intercultural desde la voz de los agen-
tes educativos. Un estudio en México, Colombia, Chile, Guatemala, Venezuela 
y Perú”, financiado por la Convocatoria 7.1-2016 del Centro Universitario de 
Ciencias Sociales y Humanidades de la Universidad de Guadalajara. Los con-
tenidos expresados en esta publicación son responsabilidad de los autores y no 
necesariamente expresan la opinión de dicha institución. Se autoriza la repro-
ducción del contenido del libro siempre y cuando se cite la fuente.





9

16
16

17

18
18

19

21

42

42
87

97

116

132

146
155

174
174
174
175
186
203
213
219
225

233
243

Indice
PRÓLOGO
Jorge Sir Cáceres

Comentarios de Expertos Internacionales
José Antonio Méndez Sanz, Especialista en Filosofía, Universidad de Oviedo-España.
Patricia Martínez-Álvarez, Educación Bilingüe / Bicultural, Teachers 
College, Columbia University-New York, Estados Unidos.
Claudia Del Pilar Velez De La Calle, Especialista en Filosofía y Educación, 
Universidad San Buenaventura en Cali, Colombia.
Dina C. Castro, Especialista en Educación, University of North Texas, Denton-Texas, Estados Unidos. 
Mario Alberto Alvarez López, Especialista en Educación, 
Universidad San Buenaventura, en Cali, Colombia.

Introducción
Apuntes para repensar la educación indígena: México, Colombia, Chile, Venezuela y Perú.
Martha Vergara Fregoso

MÉXICO
1. Políticas para la educación y formación de los profesores indígenas. El caso de México.
1. 1 Antecedentes y desafíos de la educación indígena en México. Un análisis
desde las políticas del Estado nacional. Martha Vergara Fregoso
1.2 Caracterización de los pueblos indígenas en estudio. Guillermina Rivera Moreno
1.3 Situación actual de la educación del pueblo indígena en estudio.
Josefina Madrigal Luna, Celia Carrera Hernández, Yolanda Isaura Lara García
1.4 Políticas para la formación de docentes que atienden los pueblos indígenas en estudio.
Aníbal Huizar Aguilar
1.5 Formación docente. Algunas consideraciones para su interpretación y análisis.
Nancy Leticia Hernández Reyes, Rigoberto Martínez Sánchez
1.6 La educación que queremos. Un análisis desde la voz de los agentes
educativos en los pueblos indígenas. Rosa Evelia Carpio Domínguez
Referencias Bibliográficas

COLOMBIA: Pueblo Kogui y Pueblo Sikiani. Pueblo Kogui
2. Políticas para la educación y formación de los profesores indígenas. El caso de Colombia.
Nubia Esperanza Castro Reina, Marta Osorio de Sarmiento
Introducción
2.1 Políticas para la educación indígena en Colombia
2.2 Historia de la educación indígena en Colombia
2.3 Política educativa para grupos étnicos en Colombia
2.4 Caracterización del pueblo indígena Kogu
2.5 Identificación y situación de los principales problemas sociales y educativos del pueblo indígena Kogui 
2.6 Situación actual de la educación del pueblo indígena Kogui
2.7 Políticas para la formación de docentes que atienden los pueblos indígenas (Koguis)
2.8 La educación que queremos. Un análisis desde la voz de los
agentes educativos en los pueblos indígenas
Referencias Bibliográficas



PUEBLO SIKIANI
3. Escuela y educación sikiani: entre la tradición y las políticas públicas. El caso del resguardo wakoyo 
Magnolia Sanabria Rojas, Edwin Nelson Agudelo Blandón, Fabián Benavides Jiménez
Introducción
3.1 La escuela como espacio o lugar de prácticas del blanco
3.2 La escuela como parte de la cotidianidad, de la vida. Discusión y Conclusiones

CHILE
4. Una mirada histórica de la relación del Estado nación chileno
con los pueblos originarios. El caso mapuche.
Jorge Sir Cáceres, Javier Huechuqueo Ancamil
Introducción
4.1 Construcción homogénea del Estado nación chileno
4.2 Modos culturales del pueblo mapuche
4.3 Saberes educativos mapuche
4.4 El tratamiento de la EIB por el Estado chileno
4.5 Caracterización del pueblo en estudio
4.6 Situación social de la comunidad en estudio
4.6.1.1 Educación

VENEZUELA
5. Venezuela, lo educativo y los Waraos
Eliseth Rodríguez, María Victoria Velásquez, Tomás Fontaines-Ruiz
5.1 La educación intercultural en Venezuela
5.2 La comunidad Warao en Venezuela
5.3 La actualidad escolar de los Warao

PERÚ
6. La Educación Intercultural Binlingüe en el Perú. La experiencia del Programa de
Formación de Maestros Bilingües de la Amazonía Peruana - FORMABIAP.
Josefa Alegría Ríos Gil, Sandra Robilliard
Introducción
6.1 Breve descripción general de la república del Perú
6.2 Una rápida mirada a la diversidad cultural y lingüística del país
6.3 La región Loreto
6.4 Antecedentes de la Educación Intercultural Bilingüe en el Perú
6.5 Situación actual
6.6 Marco legal de la educación indígena en el Perú
6.7 Fundamento Pedagógico. Necesidad de aprender de acuerdo con la cultura y en la lengua

diversidad cultural
6.8 Fundamentos políticos – democráticos. Contribución a la construcción 
de una ciudadanía Intercultural y convivencia democrática
��� /D H[SHULHQFLD GHO 3URJUDPD GH )RUPDFLyQ GH 0DHVWURV %LOLQJ�HV GH OD $PD]RQtD 3HUXDQD�
)RUPDELDS
5HIHUHQFLDV ELEOLRJUiILFDV
EPÍLOGO
Sylvia Catharina van Dijk Kocherthale
CONCLUSIONES
José Arles Gómez Arévalo

248
248
252
254
261

262
262
267
269
272
276
279
283
292
298
303

308
308
311
314
317
319

322
322
323
324
325
327
329
334

337

338

339
3��

3��

3�5







Prólogo

Jorge Sir Cáceres. Universidad Arturo Prat del Estado de Chile

La irrupción de Europa en América resultó ser un acontecimiento 
singular en la historia de la humanidad y, en particular, en el devenir 
americano. La llegada del europeo a nuestro continente implicará una 
verdadera transformación de las estructuras existentes hasta 1492, fecha, 
sin lugar a dudas, conflictiva, por las diversas interpretaciones históricas 
que se desprenden de tan significativo momento.

Es imprescindible definir los parámetros culturales de las sociedades 
que entran en contacto, cuales son las americanas y la europea. Las ca-
racterísticas particulares de las sociedades y culturas que se ponen en 
contacto evidencian a hombres representativos de filosofías de vida di-
ferentes, de fuerza desigual, situación que determinará, en definitiva, la 
dominación de una sobre la otra, en éste caso la de Europa sobre Amé-
rica.

A las culturas originarias de América las podemos definir como so-
ciedades de tipo precapitalistas, en donde prevalecen las relaciones co-
munitarias por sobre las individuales, es decir, se privilegia al colectivo 
antes que al individuo sin que éste deje de ser importante como tal. 
En América, los patrones culturales indígenas son la resultante de su 
desarrollo y evolución el cual se lleva a cabo en forma autónoma y au-
tóctona, debido a que a través de casi 40.000 años de su historia, no se 
han verificado aportes tan significativos, a la vez de definitivos, como 
los instalados por los conquistadores europeos. América pre europea 
estuvo compuesta por una multiplicidad de culturas, sociedades y gran-
des y magníficas civilizaciones las cuales cubrían el continente desde las 
gélidas tierras de Alaska hasta la Patagonia, en el Pacífico Sur. Entidades 
estructuradas con singulares tipos de organización en el aspecto social, 
político, económico y cultural basado en su su núcleo familiar, en los 
lazos de parentesco y en su relación de la explotación de los diversos 
pisos ecológicos.

La desestructuración de la sociedad americana pre hispana se pro-
duce, básicamente, por la introducción por parte de los europeos de 
modos muy diferentes, además de extraños, a los conocidos y adop-
tados por los pueblos americanos, como lo fue el idioma castellano, la 
religión cristiana, la propiedad privada de la tierra y la incorporación de 



la moneda lo que incide en la preponderancia y en el protagonismo de 
las características europeas por sobre las americanas.

La división cultural de América latina contemporánea es un claro 
indicio de lo anteriormente postulado: -América india: altas tierras del 
Perú, Bolivia, México, Guatemala, en donde transcurrido mucho tiempo 
de la irrupción europea se presentan rasgos culturales netamente indí-
genas; - América mestiza: Paraguay, interior del Brasil, Argentina occi-
dental, Chile central, ciertas regiones de América Central, de Venezuela 
y Colombia en que los indígenas contemporáneos no conservan más que 
raros elementos autóctonos; -América europea: la mayor parte de Ar-
gentina, Uruguay, Chile meridional, en donde la colonización del hom-
bre blanco se basó en la extinción de la población indígena.

El cruzamiento del elemento europeo con las poblaciones america-
nas indígenas implicará, como resultante de ésta unión, un proceso de 
mestizaje en lo étnico como también en lo cultural, además de la deses-
tructuración de sociedades originarias del continente y también, la des-
aparición de muchas de ellas.

El criterio de lo superior y de lo útil y de lo inferior y de lo inútil, por 
otra parte, está profundamente estructurado en América Latina desde 
la experiencia cotidiana: aunque democráticamente aceptamos la exis-
tencia de indios, campesinos y negros, algo hacen que no hacemos no-
sotros. Uno de los factores que inciden en nuestra aparente inferioridad 
latinoamericana es la historia que se asemeja a una línea recorrida por 
la humanidad en la cual encontramos un abajo y un arriba, siendo ese 
arriba un algo más allá de donde nosotros nos situamos. “Las historias de 
las ideas o de las ciencias —que sólo se designan aquí en su perfil medio— 
dan crédito al siglo XVII y sobre todo al XVIII de una nueva curiosidad: 
la que les hizo, si no descubrir, cuando menos ampliar y precisar hasta un 
grado inconcebible antes las ciencias de la vida. Tradicionalmente se da a 
este fenómeno un cierto número de causas y se le adscriben muchas mani-
festaciones esenciales”1. 

Ser americano nativo es una cuestión de identificación y solidaridad 
social, que supone la participación en un estilo de vida y una visión de-
terminada del pasado y del futuro. Más que en los adornos superficiales 
de la “condición india” popularizada por rituales y vestimentas, se basa 
en el compromiso personal y colectivo con una identidad que tiene sus 
orígenes hace varios miles de años. El europeo concibe el pasado como 
1 Michel Foucault. (1968).Las palabras y las cosas. Una arqueología de las ciencias humanas. p´123.



una carretera larga y recta que retrocede del aquí y ahora hasta un punto 
lejano e invisible del horizonte. Esta perspectiva lo convierte en un sitio 
extraño y remoto y distancia a las personas de sus ancestros, incluidos 
sus propios antepasados. Señalo que los pueblos originarios consideran 
que el paso del tiempo no es lineal sino circular y que se caracteriza por 
el nacimiento, el desarrollo, la madurez, la muerte y la regeneración de 
todo lo que la Tierra comparte: las plantas, los animales y los seres hu-
manos. Este patrón cultural se evidencia en la salida y en la puesta del 
sol y en los ciclos lunar y solar. El pasado es el sitio donde residen todas 
las cosas que han cumplido el ciclo. Ahora esas cosas están “allá afue-
ra” y no son distantes, sino que inmanentes2. Las formas que tienen los 
pueblos originarios de América pre hispana de pensar al mundo tiene 
directa correspondencia con los modos colectivos, comunitarios de sus 
sociedades en donde prima, precisamente, lo colectivo por sobre lo indi-
vidual manifestándose en las relaciones de reciprocidad y de redistribu-
ción, modos ancestrales que al momento de la irrupción europea serán 
remplazados por los modos capitalistas de acumulación, por los avances 
de la tecnología y por la imposición de la propiedad privada, elementos 
que incidirán en la desestructuración de estas sociedades e iniciándose, 
en forma paralela, unos procesos de transculturación y de aculturación 
que, a la vez, derivará en el sincretismo cultural como consecuencia del 
proceso de mestizaje tanto étnico como cultural. La vigencia y perma-
nencia de idiomas, mitos fundacionales, ritos, tradiciones, cosmovisio-
nes y filosofías de vida sintetizan su existencia, su sentido de pertenen-
cia, su sentido de identidad cultural y su diferencia con la cultura global. 
El tema de identidad de los nativos se ha convertido en una importante 
cuestión social que contiene una compleja trama de antepasados, de mo-
dos culturales, de espiritualidad. Esta situación se tensiona aún más en la 
actualidad por el mestizaje de grupos tribales y por la incorporación de 
sangre europea, africana y asiática que llega al nuevo continente.

El territorio que hoy día nosotros llamamos “América” se distancia 
mucho de ser un “Nuevo Mundo” porque que fue poblado hace miles 
de años por bandas de cazadores recolectores nómades similares a los 
que entonces habitaban el resto del mundo. Desde entonces, los pueblos 
amerindios han desarrollado sus particulares y específicos modos cul-
turales. Según los seres sagrados América del Norte no fue un territorio 
deshabitado puesto que cobró vida al momento que los primeros seres 
2 Sir, Jorge (2006).Culturas de América Prehispana. Una mirada desde América. UNAP Ediciones.



humanos subieron a la superficie, procedentes de otros mundos conte-
nidos en el útero de la Tierra o descendieron de mundos paralelos que 
existían más allá del cielo. Habitaron las costas, las inmensas praderas, 
en los bosques del noreste o en los desiertos del sureste y cada grupo 
reconocía su patria espiritual, lugar donde el pueblo veía las pruebas de 
sus orígenes3. 

La historia de las sociedades humanas está asociada a los procesos 
de migraciones y a los contactos culturales, principio de múltiples in-
fluencias recíprocas. Estos encuentros se han desarrollado de diversas 
maneras, ya sea de rechazo y confrontaciones o mediante intercambios 
pacíficos y aprendizajes mutuos. Las diversas culturas se han construido 
y se han re estructurado en contextos dinámicos por las colectividades 
y los individuos en tanto individuos participantes de interacciones de 
su propia historia, sometidos a influencias y a presiones múltiples, que 
han permeado la construcción de sus identidades. Por lo anterior, no es 
extraño el constatar el sincretismo cultural de nuestra América en las 
tradiciones y en los ritos de celebración o de conmemoración que tienen 
como significación el re inaugurar y el re establecer el inicio de los tiem-
pos mediante un mito fundador, elemento cohesionador de la memoria 
colectiva y de la existencia y permanencia de pueblos originarios y de 
sus culturas y modos de vida. La vigencia de sus idiomas, de sus mitos, 
de sus tradiciones, de cosmovisiones y filosofías de vida específica y sig-
nificativa son, en síntesis, los elementos sustantivos que posibilitan su 
existencia, su identidad y su diferencia con la cultura global.

Desde comienzos del siglo XX, emerge en América del Sur, un pen-
samiento político, en el cual, dicho pensamiento americano, es conce-
bido como intermediario importante del cambio social. Las influencias 
del marxismo, de origen europeo, fueron retomadas y adaptadas a las 
realidades de esta parte de América. En el Perú, José Carlos Mariáte-
gui escribía, antes de 1930, su obra “Temas de la educación”, texto en el 
cual, él presenta la educación, como el eje del pensamiento económico 
y político (Ibáñez, 1993; Mariátegui, 1970). En los años 70, en el Brasil, 
Paulo Freire publica en 1969, “La educación como práctica de la libertad” 
y en 1970 “Pedagogía del Oprimido” obras en las cuales, él desarrolla su 
reflexión sobre la educación popular. Su innovación educativa es conce-
bida en tanto que instrumento de liberación del individuo y como una 
reflexión sobre los cambios fundamentales en la sociedad (Freire, 1969, 
3 Hibben, Frank.C (2010). El origen de América.40.000 años de su historia”.Edit. Hobbs. Argentina.



1970). El filósofo argentino Rodolfo Kusch incorpora, desde sus análisis 
y sus escritos, una mirada a partir del pensamiento y del conocimiento 
popular que lo caracterizará como el “estar siendo” en contraposición del 
“ser” de Heidegger, en Europa.

Rodolfo Kusch sostiene que en términos filosóficos en América exis-
ten dos maneras de encararla: “por una parte, una forma oficial de tratar-
la y por la otra una forma, por decir así, privada de hacerlo. Por un lado 
está la que aprendemos en la universidad y que consiste en una proble-
mática europea traducida a nivel filosófico y, por el otro, un pensamien-
to implícito vivido cotidianamente en la calle o en el campo”4. El juicio 
de Kusch es enfático al plantear que este doble tratamiento implica un 
tipo de filosofía imitativa de la filosofía oficial y que no va más allá de la 
problemática europea traducida a nivel filosófico, asociado a lo afirmaba 
Hegel con respecto a América: “…Lo que hasta ahora acontece aquí no 
es más que el eco del viejo mundo y el reflejo de ajena vida”5.  El centro 
de divulgación es la universidad a través de los sectores medios con una 
mirada acrítica de ella reproduciendo un corpus trasladado a un plano 
de universalidad totalmente ajeno a nuestras problemáticas. Lo foráneo 
ha perdido, al desligarse de su origen, el verdadero sentido y razón de 
ser produciendo la ruptura con la cotidianidad ya que, al ser un saber 
abstracto y por la abstracción de la cosa, refuerzan dicha ruptura. “Si 
pregunto por lo humano en América inquiero por la posibilidad de una 
antropología. Se trata de ver cómo se desenvuelve el hombre en un lugar 
geográfico limitado como es América. En cierto modo pregunto por el 
episodio local de ser hombre”6.

“Y he aquí nuestra paradoja existencial. Nuestra autenticidad no ra-
dica en lo que Occidente considera auténtico, sino en desenvolver la es-
tructura inversa a dicha autenticidad, en la forma “estar-siendo” como 
única posibilidad. Se trata de otra forma de esencialización, a partir de 
un horizonte propio”7.

El estar representa esta “rara sabiduría”8 del vivir en estas tierras de 
América y que tiene correspondencia con una forma cultural estática, 
vegetal y femenina como la indígena, en tanto que el ser es dinámico 
regido por una lógica causalística y desde un conocimiento de objetos. 
4 Cfr. R. Kusch.(1977:15) El pensamiento indígena y popular en América. 3° Ed. Bs. As., Ed. 

Hachette,
5 G.W.F. Hegel.(1997:177) Lecciones sobre la filosofía de la historia universal. T. I Trad. José Gaos. 

Barcelona, Altaya,
6 R. Kusch.(1991) La seducción de la barbarie. Rosario, Fundación Ross,
7 R. Kusch. (1976)Geocultura del Hombre Americano.
8 Ib.



Sin embargo, ser y estar no pueden excluirse sino que, más bien, se entre-
lazan como la copa de un árbol con sus raíces. Entonces, el ser instalado 
en el estar hace a la autenticidad:

La multiplicidad de situaciones que derivan de los territorios de in-
tercambio nos señala las confrontaciones y las tensiones que emergen en 
las negociaciones entre las comunidades indígenas y las propuestas del 
Estado y que radican, básicamente, entre la concepción ético-política de 
los pueblos con la instalación homogeneizadora de los estados naciona-
les y del proceso globalizador del mercado.

La pretensión del sentido político de la interculturalidad en los proce-
sos educativos se expresa en experiencias de autonomía educativa desde 
la resistencia indígena que proponen diversos tipos de modelos pedagó-
gicos interculturales centrados en el ámbito comunal, distantes, obvia-
mente, de las lejanas políticas públicas en interculturalidad evidenciadas 
en los artículos de los investigadores de esta publicación y que constituye 
un factor determinante en la preocupación que significa la homogenei-
zación de las políticas públicas del Estado nación es desmedro de las 
particularidades culturales que nos aportan los saberes ancestrales in-
dígenas.

Parafraseando a Sartorello (2009) las posturas críticas pedagógicas 
posibilitan los procesos educativos orientados fortalecer lo “propio”. El 
énfasis en lo social y culturalmente propio representa el punto de par-
tida para dialogar críticamente, enfatizado en los artículos de este libro, 
con las respuestas educativas dirigidas desde “arriba y hacia abajo”, es 
decir, una propuesta educativa que se asuma intercultural debe articu-
lar e incluir conocimientos y saberes locales e indígenas y universales. 
Grimson (2011) establece a la interculturalidad como concepto heurís-
tico útil porque no presupone ni una teleología ni un modelo de vincu-
lación entre grupos, ni presupone a-históricamente a los grupos puesto 
que reconoce que éstos se constituyen como tales en procesos reales de 
interacción con los otros.

La continuidad cultural de los saberes indígenas en relación a la re-
estructuración en la educación universitaria constituye otro núcleo pro-
blematizador en el debate sobre la inclusión de “lo propio” dentro de la 
interculturización de los contenidos curriculares, percibid por los indíge-
nas o como una homogeneización educativa que impide la inclusión de 
idiomas originarios, saberes comunitarios, en los diseños pedagógicos.

La interculturalidad aparece, entonces, como una perspectiva analí-



tica y multidimensional y con expectativas ética-filosófica, epistémica, 
pedagógica, metodológica, social y política con el fin de descentrar las 
miradas en el marco de la descolonialidad y sentido crítico latinoame-
ricano; la identidad de lo americano subyace en el sustento cultural de 
las culturas americanas pre colombinas con categorías propias y muy 
diferentes a la cultura europea en donde el componente indígena resulta 
ser el más profundo y primigenio, por lo tanto la resignificación de su 
identidad cultural tiene directa relación con la búsqueda de lo indígena.

Este libro es el resultado del Proyecto de Investigación “Educación in-
tercultural desde la voz de los actores educativos. El caso de México, Chile, 
Colombia, Perú y Venezuela”, financiado por Convocatoria SEB-SEP-CO-
NACYT 2012, Convocatoria 7.1-2016 7 2017 del CUCSH de la Universi-
dad de Guadalajara, México y publicado por la Universidad Arturo Prat 
del Estado de Chile.



16

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Comentarios de expertos internacionales

Dr. José Antonio Méndez Sanz
Especialista en Filosofía, Universidad de Oviedo-España.

Se trata de una obra importante, en un territorio muy importante, en un 
momento decisivo:

1. Una obra importante: un estudio pormenorizado de las políticas de 
formación del profesorado indígena en una amplia muestra de países del 
centro y sur de América (México, Chile, Colombia, Perú, Venezuela), lle-
vado a cabo por reconocidos especialistas en el tema, que se sirve de una 
metodología rigurosa y apoyada no sólo en (un completo uso de) biblio-
grafía pertinente  sino en trabajo de campo, y que, además de descripción y 
evaluación, incluye propuestas de mejora presente y futura.

2. En un territorio muy importante: (i) desde un punto de vista nacio-
nal, puesto que se trata de incorporar (desde sí mismo, fomentándolo de 
modo no enajenante) al acervo del propio país un capital humano y sim-
bólico históricamente desdeñado y educativamente maltratado; una pieza 
que hoy sabemos imprescindible y justa de la propia constitución nacional; 
(ii) desde el punto de vista transnacional, ya que se trata de una fuente de 
creatividad que las américas pueden ofrecer al resto de la humanidad como 
recurso antropológico.

3. En un momento decisivo: dado que, en este preciso instante, los hu-
manos (como especie) estamos en una serie de encrucijadas (ecológicas, 
tecnológicas, bioantropológicas). Manejarnos en ellas (en la medida en que 
sea posible) dependerá, en especial, de los recursos simbólicos de que dis-
pongamos, de las opciones que las culturas, como experiencias vivas de lo 
humano en lo que hay, nos puedan suministrar. Por ello, todo refuerzo de 
la expresión profunda de estas formas de vida (y la formación del profeso-
rado indígena es un elemento clave de su mantenimiento y de su plenifica-
ción) ha de ser bienvenido.

Por todo ello, no cabe sino aplaudir la publicación de una obra como la 
presente, que pone el acento en algo clave para el momento actual y que, 
por ello, no está dirigida tan solo a los miembros de la comunidad pedagó-
gica sino, como beneficio añadido y como reto, y lejos de toda solemnidad, 
con la potencia de las voces sencillas, a la plaza de la ciudad humana pre-
sente y, sobre todo, futura. 



17

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Dra. Patricia Martínez-Álvarez
Educación Bilingüe / Bicultural, Teachers College, 
Columbia University-New York, Estados Unidos

El ambicioso proyecto reflejado en este libro, captura las raíces de la 
desestructuración en América Latina de las culturas originarias y provee la 
base para entender las consecuencias que hoy en día vemos en la sociedad, 
y en la experiencia de aprendizaje de los estudiantes indígenas. Documen-
tando la excepcional diversidad lingüística y cultural en América Latina, el 
libro refleja la tensión entre la defensa y fomento de las lenguas y culturas 
indígenas, y aquellas que fueron, y continúan siendo impuestas a la pobla-
ción por el contexto sociocultural y político a través de la educación. 

Esta tensión se discute, a lo largo de sus seis capítulos principales, con 
una profunda perspectiva histórica. Tal perspectiva permite al lector en-
tender el origen de las prácticas asimiladoras resultantes de procesos de 
colonización, donde las jerarquías sociales y la falta de prácticas equitativas, 
que ponderen a las comunidades indígenas, acaban limitando todo aspecto 
de su vida diaria. 

Sin embargo, el libro no solo reporta los esfuerzos asimiladores y ex-
tractivos que han caracterizado la educación en América Latina, si no que 
principalmente documenta los avances conseguidos. De tal forma, contie-
ne un mensaje de esperanza basado en el respeto y la educación bilingüe 
y bicultural auténtica y participativa, en la que no se priorice la lengua o la 
cultura mayoritaria. El libro resalta, a través de las experiencias y el cono-
cimiento de los investigadores en México, Colombia, Chile, Venezuela, y 
Perú la necesidad de la formación de profesores indígenas para promover 
prácticas pedagógicas donde haya esfuerzos serios para promover las múl-
tiples dimensiones de la identidad indígena.

Entre sus páginas, los autores de este volumen nos ofrecen la oportuni-
dad de conocer la complejidad de las políticas para la educación y forma-
ción de profesores dedicados a las comunidades indígenas del continente 
latinoamericano. Con sus estudios, los investigadores nos abren posibili-
dades para esfuerzos educativos centrados en el multilingüismo y la plu-
riculturalidad. El contenido de este libro, no solo se dirige a responsables 
políticos, investigadores y formadores de docentes situados en estos países 
en particular, si no que ofrece posibilidades aplicables a otros contextos de 
similares características.



18

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Dra. Claudia Del Pilar Velez De La Calle
Especialista en Filosofía y Educación

Universidad San Buenaventura en Cali, Colombia

Este libro es producto de un ejercicio colectivo realizado a varias manos 
a lo largo y ancho de América Latina y el Caribe; si bien no abarca la tota-
lidad de los países, da cuenta del estado de avance, desarrollo, retrocesos o 
estancamiento de temas claves relacionados con la educación indígena, ya 
sea esta vista desde el estado nacional y su políticas públicas civilizatorias, 
o desde las comunidades indígenas en su calidad de actores, autores de la 
educación que consideran pertinente, necesaria y contextualizada su con-
dición de comunidades indígenas, diferentes en su historia con las comuni-
dades negras, afrodescendientes y mestizas.

El valor de este ejercicio texto reside en la compilación y análisis del 
estado actual de la educación indígena en los países, como un Estado de las 
Prácticas de formación de docentes, de políticas públicas, planes y progra-
mas, relacionadas con el tema.

Este texto se puede convertir en manos de docentes de comunidades 
indígenas en una herramienta de información significativa de las realidades 
de países y comunidades hermanas, que les proporcione “pistas a seguir” 
en el proceso de reflexión, formulación e implementación de políticas pro-
pias, planes de estudio y de formación de docentes indígenas desde una 
perspectiva intercultural que reconozca y nombre la condición y singulari-
dad de su historia en el marco de las historias nacionales de sus respectivos 
países.

Investigadores académicos, actores sociales y funcionarios y consulto-
res expertos en formulación y evaluación de políticas públicas, encontrarán 
aquí, un contexto político social y educativo de gran interés que les acercará 
a las realidades de las comunidades sobre las cuales desarrollar sus acciones 
de intervención social, constituyéndose en un texto de consulta obligada 
para estos últimos.

Dina C. Castro, Ph.D.
Especialista en Educación

University of  North Texas, Denton-Texas, Estados Unidos

Con la llegada de los europeos al territorio de lo que hoy conocemos 
como el continente americano, se inician las luchas de los pueblos origi-



19

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

narios por vivir de acuerdo a su cosmovision, a través de su lengua y su 
cultura. Una de las contribuciones importantes de este libro es el análisis de 
las politicas para la educación indígena desde una perspectiva histórico-po-
lítica y comparativa. El incluir las experiencias de cinco países Latinoame-
ricanos diversos en cuanto al número de pueblos orginarios y sus lenguas 
permite hacer comparaciones entre paises, identificando las similitudes y 
diferencias.

Las reflexiones planteadas por los autores ayudan a entender la com-
plejidad de las relaciones sociales, politicas, culturales, y lingüisticas en las 
sociedades latinoamericanas. Por un lado, existe una historia de coloniza-
ción y relaciones de poder desigual que persisten, y por otro, una historia 
de resistencia y resilencia de los pueblos originarios para mantener sus len-
guas, y sus culturas.

Las políticas para la educación intercultural bilingüe en América Latina, 
como lo indican los autores, todavía responden a enfoques colonialistas, 
y asimilacionistas, al menos en la mayoria de los paises que se analizan en 
este libro. Sin embargo, se han dado avances que hacen pensar en un fu-
turo mas equitativo, donde las voces de maestros/as, padres de familia, y 
estudiantes de los pueblos indígenas esten presentes en la formulación de 
políticas educativas y sociales que afectan a su comunidad.

Un reto común para los cinco paises es el acceso limitado de los pue-
blos indígenas a programas de formación docente. Asimismo, se plantea 
la falta de politicas claras en cuanto a las metodologías de enseñanza del 
español como segunda lengua, y el tratamiento pedagógico del enfoque 
intercultural para que los contenidos reflejen la cosmovision de los pueblos 
originarios.

En resumen, los análisis y recomendaciones planteados en este libro 
son un aporte valioso para informar el desarrollo de politicas educativas 
que respeten el derecho de los pueblos originarios a la educación. Una 
educación que los libere de la discriminación y la invisibilidad, respetando 
su lengua y su cultura originaria.

Dr. Mario Alberto Alvarez López
Especialista en Educación

Universidad San Buenaventura, en Cali,Colombia

Emitir juicio valorativo sobre la publicación que da cuenta de los hallaz-
gos encontrados con el proyecto de investigación titulado: “La educación 



20

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

intercultural desde la voz de los agentes educativos. Un estudio en México, 
Colombia, Chile, Guatemala, Venezuela y Perú”, es necesario precisar que 
es un texto que provoca caminar en conversación al entrar en contacto con 
dicho tejido, toda vez que es una invitación por horizontes de deliberación 
al momento de ser conscientes de participar de una perspectiva analítica 
distinta como la que se expone y construye con la interculturalidad en ám-
bito de valorar las “Políticas para la educación y formación de los profe-
sores indígenas. El caso de México, Chile, Colombia, Perú y Venezuela”.

Los aportes al campo de la reflexión de la educación intercultural, se 
materializa con las formas, pensamientos, situaciones y símbolos de lo cul-
tural que se tejen en cada uno de los capítulos del mencionado texto, con-
virtiéndose su lectura, en una significativa coyuntura para deliberar sobre 
las lecturas de las realidades educativas de diversas comunidades indígenas, 
ofreciendo un abanico de posibilidades de transitar los asuntos de la for-
mación en contraste con las políticas educativas de cada país.

Pensar la interculturalidad, intentando superar los escenarios concep-
tuales que se abordan en términos del sincretismo cultural, es el enlace de 
la emergencia de otras formas de deliberar los asuntos que políticamente 
demandan del reconocimiento de saberes cotidianos, en contexto de terri-
torio y de ontologías situadas, donde lo educativo y su reflexión pedagó-
gica, exploran la sabiduría de los pueblos que históricamente estuvieron 
invisibilizados; justificado por lo privilegios otorgados a lugares teóricos y 
conceptuales de grupos humanos con perspectivas gnoseológicas y onto-
lógicas provenientes del mundo de occidente.

La contribución de la mencionada publicación, es una apuesta por si-
tuarnos comparativamente en diversos lugares del pensar como sabiduría; 
los actores y no los constructos teóricos, se hacen explícitos en una inten-
ción de proyectar una mirada ética y política de la formación de formado-
res de los pueblos indígenas, configurando sentidos de lo educativo como 
acontecimiento social, político y de manera predominante de su condición 
epistémica inter-cultural.

La publicación se convierte en un aporte muy significativo, a la consoli-
dación de un grupo de investigadores e indagadores que viene participan-
do en la construcción de un colectivo de pensamiento, que proyecta no 
solo lo educativo, como lugar de transformación, sino como apuestas de 
configurar desde el sur en palabras de Boa Ventura de Sousa, una emergen-
cia de saber del sentido de las experiencias vivida por comunidades, que al 
parecer son solo escuchados desde una cultura única y universal.



21

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Apuntes para repensar la educación indígena: 
México, Colombia, Chile, Venezuela y Perú

Martha Vergara Fregoso

Esta investigación forma parte de una investigación interinstitucio-
nal e internacional integrada por un equipo de académicos adscritos a 
instituciones de educación superior de México, Colombia, Chile, Perú, 
y Venezuela. El proyecto de investigación se titula: “La educación inter-
cultural desde la voz de los agentes educativos. Un estudio en México, 
Colombia, Chile, Perú y Venezuela”.

El eje central de discusión de la presente obra es el conocimiento de 
las políticas para la educación y formación de los profesores indígenas en 
México, Chile, Colombia, Perú y Venezuela. El propósito es identificar 
las coincidencias y diferencias que existen en torno a la educación de los 
pueblos indígenas en cada caso.

Para esta investigación, el concepto de política que se tiene es coinci-
dente con el planteamiento que realiza David Easton (1969), quien afirma 
que “la política es cualquier actitud relacionada con el proceso de toma 
de decisiones autoritarias en la sociedad” (Schenoni, 2007). Decisiones 
que aunque autoritarias no necesariamente deben perjudicar a la socie-
dad, muy por el contrario, en ellas debe prevalecer la búsqueda del bien 
común y el bienestar de la sociedad a través de la asignación de valores. 
Incluso para autores como Bernard Crick (2001), la política va más allá 
de la mera asignación de valores, esta tiene un carácter civilizatorio por lo 
cual debe ser elogiada y reconocida como parte fundamental del desarro-
llo de los hombres, siempre y cuando se ejerza en entornos libres de vio-
lencia ya que siempre es preferible la conciliación, antes que la coerción.

Una sociedad donde se da cabida a la conciliación, es una sociedad 
que le permite a grupos divergentes expresar sus voluntades, reconocien-
do la igualdad de los individuos para expresarse con libertad. Es preci-
samente la libertad la que posibilita el correcto funcionamiento de un 
sistema político, dado que si el gobierno quiere averiguar con precisión 
lo que estos grupos divergentes quieren o cuál es su poder relativo, los 
representantes de los grupos deben poder exponer la verdad con total 
libertad (Crick, 2001).

Desde este punto de vista, de un ejercicio político que integra a di-
ferentes actores y donde diversos grupos pueden expresar sus volunta-



22

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

des, son relevantes los aportes del estructural-funcionalismo, ya que esta 
teoría concibe a la sociedad como un organismo, en el que todos sus 
miembros se hallan en continua interacción, cooperando para cubrir sus 
necesidades porque tienen objetivos y valores comunes. Así las normas y 
los valores sociales son fundamentales para la existencia de la sociedad, 
pues presupone que el orden social se basa en un acuerdo tácito entre 
sus integrantes. Este modelo teórico sostiene que el papel primordial de 
la política debe ser la organización de subsistemas que contribuyan a la 
consecución de metas colectivas libres de cualquier tipo de coacción. De 
forma muy sintética se puede decir que el modelo estructural-funciona-
lista enfatiza en que el rol de la política debe propender por la integra-
ción de los individuos a la sociedad (Oyhandy, 2014).

En esta investigación, se enfatizaron los elementos sobre los que gira 
la política, que para el caso del objeto de estudio son: Estado, poder y 
bienestar social; esto para analizar su relación con la toma de decisiones 
tomadas y que de una u otra manera afectaron los derechos de los gru-
pos indígenas y la conservación de la cultura.

De esta manera, desde el establecimiento de la agenda vemos cómo 
la política influye en las políticas determinando cuáles temas deben apa-
recer y cuáles no. Lahera (2006:82) ve el establecimiento de la agenda 
como “un juego de poder, en donde se construyen legitimidades e ilegi-
timidades y el ordenamiento de unos valores a otros”. En este juego de 
poder, elementos como la corrupción, el lobby político, la desinforma-
ción y la desigualdad en la que se encuentran algunos actores, hacen de 
las políticas públicas la representación de una distribución desigual del 
poder. Esta posición se encuentra acorde a la corriente que define la po-
lítica como la lucha de poder entre los hombres.

De esta manera al analizar algunos de los conceptos que se tienen de 
políticas públicas es posible identificar hacia qué corriente o corrientes 
del concepto de política se adhiere. Luis F. Aguilar menciona que: 

Una política es en un doble sentido un curso de acción: es el 
curso de acción deliberadamente diseñado y el curso de ac-
ción efectivamente seguido. No sólo lo que el gobierno dice 
y quiere hacer. También lo que realmente hace y logra, por 
sí mismo o en interacción con actores políticos y sociales, 
más allá de sus intenciones […] Es una estrategia de acción 
colectiva, deliberadamente diseñada y calculada, en función 
de determinados objetivos. (1992: 25-26)



23

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

En la postura del autor antes mencionado, se observa mayor afinidad 
hacia la corriente funcionalista que aboga por un bienestar construido a 
partir de la interacción de diversos actores que expresan sus voluntades 
con total libertad. Bajo esta definición, el Estado no actúa de manera au-
tónoma como ente autoritario que impone decisiones sobre la sociedad.

De otro lado, y con una visión más estatista Andre Noel Roth (2002), 
indica que:

Una política pública designa la existencia de un conjunto 
conformado por uno o varios objetivos colectivos conside-
rados necesarios o deseables y por medios y acciones que 
son tratados, por lo menos parcialmente, por una institución 
u organización gubernamental con la finalidad de orientar 
el comportamiento de actores individuales o colectivos para 
modificar su situación percibida como insatisfactoria o pro-
blemática (Roth, 2002: 27).

Andre Noel Roth (2002), le asigna el papel preponderante al Estado 
como único responsable de crear políticas públicas, designadas a ciertos 
colectivos gubernamentales que enfrentan situaciones problemáticas y 
requieren acciones gubernamentales que les permitan alcanzar una so-
lución a las mismas. La visión de políticas públicas de Roth, es desde las 
instituciones del Estado como tomadoras de decisiones que inciden en 
el bienestar de los ciudadanos. Motivo por el cual el papel del Estado 
debe estar en constante revaloración para que sus decisiones se adapten 
al contexto y las circunstancias vivenciadas por la sociedad actual.

Así aparece entonces, la concepción del Estado como actor determi-
nante en la formulación de las políticas públicas, y que define la política 
pública como “una decisión del Estado, (que ya es una forma de acción), 
de tomar o no acciones específicas para solucionar un problema deter-
minado” (Méndez, 2000: 116). Para realizar el estudio del papel del Esta-
do en la Política Pública, Méndez propone cuatro niveles:

a. Situaciones en las que el Estado no reconoce un problema 
y, por lo tanto, ni siquiera existe una decisión consciente de 
no tomar acciones específicas. Por ejemplo, países en donde 
el Estado no reconoce problemas demográficos, de alimen-
tación o ambientales y por lo tanto ni siquiera considera si 
toma o no medidas que han sido tomadas en otros países.  A 
esta situación en particular el autor la denomina como “in-
acción pública”.



24

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

b. Situaciones en las que el Estado reconoce un problema, ela-
bora un diagnóstico, establece un objetivo e incluso una es-
trategia, pero decide no ir más allá; es decir, no tomar ac-
ciones específicas o de corte estratégico para solucionar el 
problema.

c. Situaciones en las que el Estado, ante un problema determi-
nado, ejecuta una estrategia o programa de acciones dirigi-
das a su solución a través de ciertos incentivos (monetarios, 
legales, de organización) y formas (gestión pública directa, 
gestión semipública, subcontratación). A esta situación el 
autor la nombra “Política Pública”.

d. El cuarto nivel de estudio está reservado para situaciones en 
las cuales la combinación de varias decisiones públicas to-
madas por separado puede llevar a un determinado estado 
o situación no prevista por ninguna de ellas. A estas situa-
ciones se les llamaría “resultados públicos” (Méndez, 2000: 
116-117).

En esta clasificación hecha por Méndez, es el Estado integrado por 
una serie de instituciones políticas y sociales quienes deciden actuar o 
no. Bajo esta categorización hoy día podría hacerse la misma crítica he-
cha la visión estatista de la política; esto es, la omisión que se hace de 
quien recibe las políticas. Es decir, se toma al Estado como único toma-
dor de decisiones, dejando al margen las voluntades de grandes mayorías 
que no hacen parte de esas instituciones tomadoras de decisiones.

Posición en alguna medida compartida por Graglia quien menciona 
que las políticas públicas “son proyectos y actividades que un Estado di-
seña y gestiona a través de un gobierno y una administración pública a 
los fines de satisfacer necesidades de una sociedad” (Graglia, 2012: 19). 
Sin embargo, aunque es el Estado quien diseña y gestiona las políticas, 
este debe estar al servicio de la sociedad que a su vez tiene la responsa-
bilidad de organizarse y dar su aprobación a las acciones hechas por el 
gobierno y la administración pública que hacen parte de ese Estado.

Como vemos, la definición de políticas públicas y la inclusión de más 
o menos actores en ella en la búsqueda de fines determinados, depende-
rá en gran medida del concepto de política que se adopte y del contexto 
histórico y político en el que dichas políticas operan. Es así como se pue-
de afirmar que no podemos hablar de políticas públicas como acciones 
que suceden en el vacío, sino que siempre hay un conjunto de aspectos 



25

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

de la política que están relacionados y determinan la toma de decisiones.
Para hablar de las políticas que se plantean en la educación y forma-

ción de los profesores indígenas, resulta necesario referir un posicio-
namiento respecto de las políticas públicas educativas. En este sentido 
(Graglia, 2012), afirma que las políticas públicas deben antes que nada 
satisfacer las necesidades de la población y resolver aquellas situacio-
nes que afectan o no permiten mejorar sus condiciones de vida. Así 
pues desde los gobiernos se crearon una serie de programas y proyec-
tos que responden a esas necesidades. Una necesidad apremiante que 
cualquier país debe ofrecer a la mayor cantidad de habitantes posibles 
es la educación. A través de ella se impulsa el desarrollo económico, la 
participación democrática, la cohesión social, entre muchas otras ven-
tajas que trae el instruir a la población. En la construcción de políticas 
públicas en esta área como en muchas otras, aún se conserva la visión 
del Estado como actor principal encargado de dicha tarea.

Lo anterior es aún más evidente en países que atravesaron por largos 
periodos de gobierno bajo regímenes autoritarios. Y es que “la atención 
que el Estado dé a la población depende del régimen que tenga, así se 
encuentran los regímenes elitistas (si el Estado articula a uno solo de 
los grupos), pluralistas (si articula a varios grupos sociales) y autorita-
rios (si no articula a ningún grupo social)” (Quintero, 2011: 38). Bajo 
estos criterios se podría decir que el tipo de políticas, y en específico 
políticas educativas en los países latinoamericanos, en los cuales es re-
ciente la adopción de la democracia como forma de gobierno, son más 
de tipo elitistas. No solo porque aún hay amplios sectores de la pobla-
ción que carecen de este servicio, sino porque son pocos los actores 
que participan en la toma de decisiones relacionados con las políticas 
educativas que se implementan.

De esta forma se puede identificar cómo la política y para el caso 
específico, la forma de gobierno que esté operando en un país o con-
junto de países determina en gran medida el tipo de políticas y las áreas 
estratégicas en las que se quiere invertir.

Ahora, si analizamos las políticas públicas educativas desde la co-
rriente que define la política como la consecución y ejercicio del poder, 
en el cual los diferentes actores buscan detentarlo, se tiene que en este 
ámbito en particular existen una multiplicidad de actores que desean 
tener el poder sobre la toma de decisiones relacionadas con la edu-
cación; organismos internacionales, gobiernos nacionales y estatales, 



26

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

sindicatos, sector privado, todos tienen interés sobre un tema que tras-
ciende hacia otros ámbitos, por lo cual siempre buscarán detentar el 
poder a fin de establecer condiciones y marcar la ruta más acorde a sus 
intereses.

De forma puntual si hablamos de los interés del Estado, quien según 
las diferentes definiciones de políticas públicas es quien guía el diseño 
de estas últimas: “las políticas educativas en la contemporaneidad se 
han constituido en un asunto estratégico, en una cuestión de poder, 
de fortalecimiento del capital en la sociedad, que se relacionan con la 
intención del Estado por controlar los procesos educativos” (Centro 
virtual de Noticias de la educación, 2011).

Con lo anterior, se puede decir que la educación es un aspecto cuyo 
estudio cobra relevancia, porque es la piedra angular desde donde se 
puede gestar el empoderamiento de los pueblos originarios. A través de 
ella los indígenas logran acceder a otros derechos, expandir sus capa-
cidades, además de ser una herramienta básica para el rescate y conso-
lidación de la identidad cultural étnica, lo que da fortaleza a México, y 
la educación Indígena es considerada como un derecho constitucional 
que tienen los pueblos originarios de recibir educación.

En cuanto al contenido
El libro se integra por estudios de casos de algunos pueblos indíge-

nas, tales como: Wixarika (Jalisco-México), Tzeltal (Chiapas-México), 
Rarámuri (Chihuahua-México), Chichimecas-Jonaz, Otomíes, puré-
pechas (Guanajuato-México), Kogui (Colombia), Sikiani (Colombia), 
Mapuche, (Chile), Waraos, (Venezuela), pueblos indígenas de la Ama-
zonía Peruana. Todos ellos nativos, conserven su cultura y ubicados en 
alguno de los cinco países: México, Colombia, Chile, Venezuela y Perú. 
El contenido se estructura en seis apartados.

La decisión para la elección de los pueblos indígenas a estudiar fue 
de los investigadores, ya que cada uno de los grupos participantes en 
el proyecto son conocedores de la temática, pero además han partici-
pado en otras investigaciones con los pueblos indígenas investigados 
también en este caso de estudio. Cabe mencionar que el propósito de 
la presente investigación fue el conocimiento de las políticas educativas 
que cada país ha implementado para la educación indígena, así como 
aquellas dirigidas a la formación de profesores que se desempeñan 
como tal en pueblos indígenas. De tal manera que el estudio considera 



27

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

el análisis de situaciones de algunos de los pueblos originarios, lo que 
hace que la situación pueda ser única y concreta.

El capítulo de México se integra por seis apartados los cuales tienen 
como propósito describir los antecedentes y desafíos de la educación in-
dígena en México. Para ello se realiza un análisis de las políticas, una ca-
racterización general de los cuatro pueblos indígenas que se considera-
ron en la indagación: Jalisco, Chiapas, Chihuahua y Guanajuato, lo cual 
aporta datos importantes que ayudan a develar la situación actual que 
tiene la educación de los pueblos indígenas en estudio.

Aquí se hace un alto para reflexionar sobre el papel que tienen los pro-
fesores que se desempeñan como tal en las comunidades indígenas. Para 
esto, se analizan las políticas para la formación de docentes que atienden 
los pueblos indígenas en el estudio. Finalmente, se reflexiona sobre una 
propuesta dirigida a qué considerar para lograr una educación equitativa 
y de calidad de acuerdo con las necesidades de los pueblos indígenas. Lo 
anterior, a partir del acercamiento realizado con los profesores quienes 
son los principales agentes educativos considerados en el estudio.

Los antecedentes y desafíos de la educación indígena en México. Un 
análisis desde las políticas del Estado nacional, que presenta Martha 
Vergara Fregoso, parte de la descripción de la época pos revolucionaria, 
en la cual da inicio la educación para la población indígena en México. 
La educación dirigida a la población indígena tuvo como propósito la 
integración del indio al nuevo proyecto de nación, ya que se percibía 
al indígena como un ser atrasado social y culturalmente, que impedía 
el progreso del país. Esta etapa de la historia de la educación multi-y/o 
intercultural en México, de acuerdo a Gunter Dietz (2014), se puede di-
vidir en tres periodos: el periodo posrevolucionario del “indigenismo 
clásico” (hasta los años ochenta), el periodo de movilización étnica y 
multiculturalismo indígena (durante los años ochenta y noventa), y el 
actual periodo del interculturalismo oficial (desde el cambio del siglo) 
(Dietz, 2014).

En el periodo posrevolucionario del “indigenismo clásico”, se tenía 
como propósito transformar a los indígenas en ciudadanos nacionales. 
Por ello, en 1911 se promulgó la Ley de instrucción rudimentaria. Me-
diante esta Ley, se autorizó a las escuelas para enseñar a toda la pobla-
ción, pero de manera particular a los indígenas a hablar, leer y escribir 
en castellano. Es así como se pretendía mexicanizar a los indios a través 
de la lengua nacional y así lograr una cultura homogénea. Con este mis-



28

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

mo propósito de civilizar al indio, en 1925, se creó la casa del estudiante 
indígena. Desde la Secretaría de Educación, encabezada por José Vas-
concelos, se convocó a jóvenes de las distintas etnias existentes en el país, 
para internarlos en una casa donde recibirían instrucción para cambiar 
su mentalidad, tradiciones y costumbres y adoptarían el modo de vida 
occidental de la población no indígena. Posteriormente regresarían a 
sus comunidades para realizar este proceso de transformación entre los 
miembros de la comunidad. El experimento falló principalmente porque 
una vez que los jóvenes estaban en la ciudad y recibían la instrucción se 
negaban a regresar a sus lugares de origen.

En el año de 1939 se dan los primeros experimentos de alfabetización 
de tipo bilingüe. El proyecto Tarasco pretendía castellanizar a los indí-
genas de manera indirecta, es decir primero aprendían a leer y a escribir 
en su lengua materna para posteriormente hacer la transición al español. 
Este proyecto no fue muy bien recibido dentro de las comunidades, por 
lo que se canceló una vez que Lázaro Cárdenas fue sustituido en la pre-
sidencia en el año de 1940.

En 1948 con la creación del Instituto Nacional Indigenista (INI), se 
fundaron los Centros Coordinadores Indigenistas, mediante los cuales 
se dio continuidad con la tarea de aculturación e integración de la pobla-
ción indígena. Desde estos centros se coordinaban proyectos en materia 
de salud, desarrollo económico, bienestar social, entre otros. En materia 
de educación, los centros coordinadores se encargaban de actividades de 
inspección escolar, construcción de escuelas y de la castellanización de la 
población indígena y la formación de maestros bilingües para primaria 
(Fenner & Palomo , 2008). Junto con los maestros bilingües, durante este 
periodo surgió la figura de los promotores culturales, los cuales estaban a 
cargo de apoyar a los maestros, en las campañas de castellanización, y de 
realizar actividades extracurriculares en referencia a la educación para 
adultos y el desarrollo de la comunidad.

Sin embargo, como lo menciona Gunther Dietz (2014:166), en los 
años sesenta, se evidenció que los maestros bilingües fracasaron en estas 
dos tareas. Esto porque.

“en el ámbito escolar, muy a menudo el supuesto carácter bi-
lingüe de la educación preescolar y primaria que proporcio-
naban resultaba ficticio. Apenas se utiliza la lengua indígena 
en el aula […] Por otro lado, la contribución extra-escolar 
de los maestros al desarrollo comunitario resulta igualmente 



29

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

insatisfactoria para las instituciones indigenistas”, Gunther 
Dietz (2014:166).

De acuerdo a Gunther Dietz, estos fracasos surgen por la falta de ma-
terial didáctico apropiado y porque los padres de familia y los mismos 
profesores se resistían a usar la lengua materna. De igual forma, la falta 
de experiencia de los profesores y el limitado nivel de estudio con el que 
contaban, traía como consecuencia que las autoridades tradicionales y 
otros miembros de la comunidad los rechazaran y no confiaran en su 
trabajo (Dietz, 2014:166).

Durante el sexenio de Adolfo López Mateos (1958-1964), se dio un 
fuerte apoyo al sector educativo, con un aumento del presupuesto, pa-
sando de 15.8 por ciento del presupuesto federal en 1958 a un 23 por 
ciento en 1964 (Olivera, s.f.). Este aumento presupuestal también bene-
fició a la educación indígena:

En 1963 se implantó de manera oficial el Sistema de Educa-
ción Bilingüe–Bicultural, iniciado por el INI en los Altos de 
Chiapas en 1951 […] y se creó la Biblioteca del INI, que a 
partir de 1987 lleva el nombre de Juan Rulfo (CDI, 2012: 8)

En este mismo año, se aumentó la contratación de promotores cul-
turales, y profesores bilingües por parte de SEP. En 1959, en zonas indí-
genas funcionaban alrededor de 3900 escuelas rurales, que prestaba el 
servicio a unos 318,000 alumnos junto con “23 centros de capacitación, 
14 brigadas y 27 procuradurías en 14 importantes núcleos indígenas” 
(Informes Presidenciales, 2006d, p.130).

A pesar de estos avances en términos numéricos, durante este pe-
riodo la enseñanza en lengua indígena presenta graves problemáticas, 
“debido a que la política lingüística continúa dominada por la cultura 
nacional; segundo, por la falta de materiales en lenguas indígenas; y 
tercero porque los maestros se encontraban trabajando fuera de sus 
áreas culturales” (Martínez, 2015:106).

Ante este fracaso de la educación indígena, en 1978 se creó la Di-
rección General de Educación Indígena (DGEI), área especializada 
de la SEP, encargada del funcionamiento del modelo de educación bi-
lingüe-bicultural. Esto como producto de la reforma educativa en la 
cual se indicaba “la necesidad de emplear métodos adecuados para la 
educación en las regiones indígenas y exigía poner mayor atención al 
bilingüismo como método de instrucción” (Salmerón & Porras, 2010, 
517). La propuesta de la DGEI, fue la de emplear las lenguas indíge-



30

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

nas en la instrucción de los niños y niñas indígenas, y el aprendizaje 
del español como segunda lengua, adicionalmente al ser un modelo 
bicultural, se debían incorporar elementos tanto de la cultura nacional 
como de la indígena (Salmerón & Porras, 2010).

Aunque este nuevo modelo, bajo la idea de dar mayor participa-
ción al indígena, buscaba otorgar una educación más pertinente en el 
contexto de la cultura indígena. Carlos Zolla & Emiliano Zolla Már-
quez (2004), expresan que desde sus inicios este tipo de educación ha 
carecido de elementos constitutivos bien definidos, así como de he-
rramientas pedagógicas para su aplicación. La innovación principal 
que se dio con la educación bilingüe-bicultural, fue que el promotor 
cultural usaba la lengua materna durante los primeros grados de en-
señanza, lo cual contribuía a preservar este tipo de lenguas originarias 
que con la castellanización, iniciada en la década de 1930 se habían 
venido perdiendo.

Por su parte (Dietz, 2014), menciona que a pesar del esfuerzo de 
algunos profesores comprometidos en superar el uso instrumental y 
limitado del bilingüismo como medio para castellanizar a los niños, 
la educación bilingüe –bicultural arrastra las mismas deficiencias del 
modelo predecesor monocultural y mestizo:

Una formación breve, superficial e inadecuada de los maes-
tros bilingües, la falta de material didáctico y de apoyos in-
fraestructurales, una política clientelista para la asignación 
de maestros por regiones y comunidades, que más bien re-
fleja los intereses del sindicato magisterial, y, como resultado 
de todo ello, un rol de maestro bilingüe cada vez más contro-
vertido al de su comunidad. (Dietz, 2014:161)

En 1993, se publica Ley General de Educación. En dicha Ley, ade-
más de instaurar la descentralización de la educación, se establece en 
el en artículo 38, bajo el título modalidades: “la educación básica, en 
sus tres niveles, tendrá las adaptaciones requeridas para responder a las 
características lingüísticas y culturales de cada uno de los diversos gru-
pos indígenas del país, así como de la población rural dispersa y grupos 
migratorios”. (Diario Oficial de la Federación, 1993).

Esta ley se produce en el marco de la modernización que el presi-
dente Salinas quería para México. De ahí la importancia de favorecer 
la pluriculturalidad y por ende la educación en lenguas indígenas; no 
obstante, como lo menciona Martínez (2015: 109), “el programa carecía 



31

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

de un proyecto académico que sistematizara los aspectos metodológicos 
y curriculares”. De igual modo lo establecido en el artículo 38, solo aplica 
para la educación básica, sin una articulación con los niveles posteriores. 
Aunado a esto, los altos niveles de pobreza y marginación en los que con-
tinuaban los indígenas, pese a los múltiples programas sociales que por 
más de cinco décadas se venían ofreciendo, hacía difícil la inclusión de 
esta población en el proyecto modernizador de la educación.

En el año 2000 con el cambio de gobierno y la aspiración de avanzar 
hacia un Estado democrático, y de mayor pluralidad y oportunidades, 
se instaura la educación intercultural y bilingüe como una nueva prio-
ridad política. Sin embargo, no se reconoce la autonomía indígena para 
que ellos mismos sean los encargados de administrar este nuevo modelo 
educativo. Al respecto Dietz (2014:168) menciona que, “la educación in-
tercultural se convierte en una arena ahora oficialmente reconocida para 
las reivindicaciones étnicas, reivindicaciones que no pueden ser canali-
zadas por otra vía una vez que el Estado-nación se haya retirado de todos 
los demás ámbitos tradicionales del indigenismo integracionista”.

Para hacer funcional este nuevo modelo educativo, en el año 2001 
se creó la Coordinación General de Educación Intercultural y Bilingüe 
(CGEIB). Esta coordinación tiene dentro de sus funciones: 

Promover la incorporación del enfoque intercultural en el 
Sistema Educativo Nacional y evalúa los avances de este en-
foque en materia de equidad, desarrollo intercultural y par-
ticipación social en todos los tipos, niveles y modalidades 
educativas en coordinación con las unidades administrati-
vas y órganos administrativos desconcentrados competentes 
de la Secretaría de Educación Pública, a fin de garantizar una 
educación de calidad, con pertinencia cultural y lingüística 
(CGEIB, 2016).

El propósito de la CGEIB, era y continúa siendo “mejorar y ampliar 
las oportunidades educativas de la población indígena, así como promo-
ver relaciones más igualitarias y respetuosas entre los miembros de dis-
tintas culturas” (Alcántara, 2011: 7). A partir de este sexenio la CGEIB, 
sería la encargada de la Educación Intercultural Bilingüe (EIB), que tie-
ne a su cargo programas como: universidades interculturales, formación 
docente, bachillerato intercultural, indígenas en la ciudad, entre otros.

Respecto de la educación intercultural en México, se puede decir que 
a partir del año 2000 se han logrado algunos avances en materia edu-



32

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

cativa para la población indígena, y se ha puesto en el debate público la 
necesidad de implementar una educación intercultural para todos. Sin 
embargo aún existe una gran brecha entre lo que se establece en los do-
cumentos oficiales y las realidades vividas en las interacciones cotidia-
nas. Esto debido en gran parte a los altos índices de discriminación que 
persisten en la sociedad mexicana hacia la población indígena y a la falta 
de reconocimiento del valor cultural que aportan los pueblos indígenas 
a la pluriculturalidad de la nación (Martínez, 2015).

Por lo anterior, más que hablar de una educación intercultural, es ne-
cesario aspirar a una educación para la interculturalidad que contribuya 
a una noción intercultural, tal como lo plantea Silvia Schmelkes (2006:6):

En México cometimos el error de llamar a la modalidad 
educativa bilingüe destinada a poblaciones indígenas “inter-
cultural bilingüe”. Arrastramos la identificación, en la repre-
sentación colectiva, de la educación intercultural con aquella 
destinada a los pueblos indígenas. Es necesario ir transfor-
mando esta percepción equivocada. (Schmelkes, 2006:6)

Lo anterior, se justifica porque una educación intercultural implica 
realizar esfuerzos para detener el racismo y el desprecio sobre las so-
ciedades, lenguas y culturas indígenas. A su vez, contribuye a la cons-
trucción de un mundo más humano, más solidario, más democrático, 
donde no predominen relaciones de asimetría, y sí prevalezca el recono-
cimiento del otro, el interaprendizaje y el reconocimiento a la diversidad 
(Martínez, 2015). 

Durante las últimas dos décadas, la educación intercultural bilingüe 
ha continuado a cargo de la CGEIB. Cabe señalar que en el sexenio de 
Felipe Calderón (2006-2012) se crearon cinco universidades intercultu-
rales ubicadas en Guerrero, Michoacán, Quintana Roo, Hidalgo y San 
Luis Potosí. Estas universidades funcionan como subsistemas de edu-
cación superior y tienen como propósito brindar atención educativa 
pertinente a jóvenes indígenas, para que impulsen el desarrollo de sus 
pueblos (CGEIB, 2016). 

En el año 2011, a través de la CGEIB, se formuló un programa de 
diplomados para capacitar docentes, directivos y asesores técnico-peda-
gógicos de educación inicial y básica general e indígena, en convenio con 
la Universidad Pedagógica Nacional. El diplomado pretendía que el per-
sonal académico contara con herramientas para ofrecer educación con 
calidad, equidad y pertinencia a la diversidad. Este programa se titulaba: 



33

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

“Diplomado educar en y para la diversidad. El enfoque intercultural en 
la educación”. Tenía una duración de 160,“90 horas distribuidas en 9 se-
siones presenciales de 8 horas cada una y 70 horas de trabajo de campo, 
investigación bibliográfica y elaboración de una propuesta de interven-
ción educativa” (CGEIB, 2013).

En el año 2013 se aprobó la Reforma Educativa a la Ley General de 
Educación. Sin embargo, los artículos que hacen alusión a la educación 
indígena no fueron modificados. En 2014, en el marco del México in-
cluyente, se formuló el Programa de Inclusión y Equidad Educativa, que 
fusionó varios programas en el área de educación básica. Los programas 
que se agruparon fueron los siguientes:

t�i'PSUBMFDJNJFOUP�EF�MB�FEVDBDJØO�FTQFDJBM�Z�EF�MB�JOUFHSB-
ción educativa.
t�'PSUBMFDJNJFOUP�EFM�TFSWJDJP�EF�MB�FEVDBDJØO�UFMFTFDVOEB-
ria.
t�1SPHSBNB�EF�&EVDBDJØO�#ÈTJDB�QBSB�OJ×PT�Z�OJ×BT�EF�GBNJ-
lias jornaleras agrícolas migrantes (PRONIM).
t�1SPHSBNB�"TFTPS�5ÏDOJDP�1FEBHØHJDP�Z�QBSB� MB�"UFODJØO�
Educativa a la Diversidad Social, Lingüística y Cultural 
(PAED).
t�'PSUBMFDJNJFOUP�B�MBT�BDDJPOFT�BTPDJBEBT�B�MB�FEVDBDJØO�JO-
dígena (U042)” (DGEI, 2016).

Uno de los objetivos del programa establece: “Beneficiar a escuelas 
y/o servicios públicos que atienden a población indígena con acciones 
de fortalecimiento académico, apoyos específicos y contextualización 
de contenidos” (Diario Oficial de la Federación, 2015). En el marco de 
este programa se continúa operando la Educación Intercultural Bilingüe, 
para la enseñanza básica, la cual está a cargo de la Dirección General de 
Educación Indígena de la SEP. 

Bajo el nuevo gobierno de Andrés Manuel López Obrador que inició 
en diciembre de 2018, se tiene como política una atención especial a la 
población indígena a través del acceso a los programas sociales. Así, los 
jóvenes de los pueblos indígenas del país serán incorporados de manera 
prioritaria al programa de becas educativas de nivel básico, medio supe-
rior y superior. De igual forma en el Programa Nacional de los Pueblos 
Indígenas (2018-2024) se establece que se “fortalecerán los procesos de 
educación indígena intercultural en todos sus tipos y niveles”.

En el siguiente apartado Guillermina Rivera Moreno, realiza una ca-



34

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

racterización de los pueblos indígenas en el estudio y que se encuentran 
en las cuatro entidades federativas de México: Jalisco, Chiapas, Chi-
huahua y Guanajuato.

En el caso de Jalisco se tuvieron acercamientos con la población Wixa-
rika que se concentra específicamente en los municipios de Bolaños y 
Mezquitic. El pueblo Wixáritari es considerado como uno de los pueblos 
originarios a nivel nacional que conservan gran parte de sus tradiciones, 
y reproducen de forma exitosa su cultura ancestral. Sin embargo, tam-
bién presentan condiciones socioeconómicas adversas, representadas en 
altos índices de marginalidad, pobreza y carencia en el acceso a la ali-
mentación; principalmente en los municipios de Mezquitic y Bolaños, 
en donde se concentra gran parte de esta población (Vergara, 2016).

En el caso de Chiapas, se estudia la región tzeltal, que es considerado 
como el grupo étnico más grande que habita en el estado chiapaneco 
y, se encuentra en Los Altos, región montañosa localizada en Chiapas, 
México. Son uno de los muchos grupos que descienden de los mayas, 
conservando una lengua que pertenece a la rama del grupo lingüístico 
de esta misma cultura. La mayoría de los Tzetzal, viven en comunidades 
dentro de veinte municipios distintos bajo el sistema mexicano llamado 
“usos y costumbres”, el cual pretende respetar las autoridades y política 
tradicional indígena. Con este pueblo, la situación es distinta, ya que el 
34% del total de la población del estado de Chiapas es indígena, de los 
cuales 736, 729 habitantes son hablantes de alguna lengua indígena.

De acuerdo con los resultados de la investigación, en la población 
donde se encuentra la población tzettal, predomina el dominio de la len-
gua originaria de los grupos indígenas. Sin embargo, solo el 10% de los 
profesores de educación básica en los distintos niveles educativos, ha-
blan el tseltal, y un mínimo domina la lengua tzotzil. No hablar el tseltal 
representa problemas en su labor frente al grupo y deja en evidencia 
el problema constante de una falta de formación bilingüe en contextos 
indígenas.

En cuanto a la entidad de Chihuahua, el estudio se focalizó en el gru-
po indígena Rarámuri. Este pueblo conserva parte de su cultura, creen-
cias y formas de alimentación, sin embargo, dado el contacto que han 
mantenido con la cultura occidental, han ido perdiendo muchas de ellas 
y adoptando prácticas ajenas a sus tradiciones. Los Rarámuri, enfrentan 
difíciles condiciones económicas y rezago social, sometidos usualmente 
a condiciones de explotación laboral, lo cual ha contribuido a que mu-



35

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

chos de sus integrantes se incorporen a grupos dedicados a actividades 
delictivas. Actualmente viven en condiciones críticas de alto atraso so-
cial. Para el pueblo Rarámuri, las condiciones socioeconómicas y políti-
cas críticas en que viven actualmente, les dificulta acceder a la educación 
escolarizada. Además, las investigadoras afirman que la educación que 
se ofrece no responde a las necesidades de los indígenas, lo cual los pone 
en un nivel de franca desventaja, por lo cual es pertinente afirmar que la 
educación en la región indígena implica un gran desafío.

La cuarta entidad considerada en el estudio fue Guanajuato. Aquí 
es importante mencionar que el estado no cuenta con municipios con-
siderados totalmente como indígenas, tal como se da en las otras tres 
entidades estudiadas. En Guanajuato, el único municipio que tiene un 
número importante de población indígena de acuerdo a los criterios de 
clasificación de habla y pertenencia establecidos por el CDI, es San Luis 
de la Paz con 6,716 habitantes localizados en la Misión de San Ildefon-
so de Chichimecas. Los pueblos originarios reconocidos en Guanajuato 
son: los Chichimeca-Jonaz, Otomí-Ñahñú y Pames.De igual forma se 
reconoce la presencia de pueblos migrantes, los cuales hablan diferentes 
lenguas indígenas.

Para dar respuesta a la pregunta ¿Cuál es la situación actual de la edu-
cación que tienen los pueblos indígenas considerados en el estudio? Las 
autoras Josefina Madrigal Luna, Celia Carrera Hernández, Yolanda Isau-
ra Lara García, parten del análisis de los resultados de la Evaluación Na-
cional de Logro Académico en Centros Escolares publicados por la Se-
cretaría de Educación Pública durante los ciclos escolares del 2013-2016. 
Estos resultados resultan ser un referente para conocer la situación de 
la educación básica en el nivel de primaria a nivel nacional y específica-
mente en los estados de Jalisco, Chiapas, Chihuahua y Guanajuato. Aquí 
se contrastan los logros educativos obtenidos por la Educación Indígena 
con las otras modalidades – Educación Primaria: Particular, General y 
del Consejo Nacional de Fomento Educativo (CONAFE). Se analizan de 
igual manera los índices de equidad educativa, y de manera puntual, se 
ofrece un análisis de las condiciones que guarda la Educación Indígena 
en cada una de estas entidades, de acuerdo a los resultados del proyecto 
de investigación base.

Otro de los apartados considerado en el primer capítulo de la obra, se 
refiere al análisis de las políticas para la formación de docentes que atien-
den los pueblos indígenas, el cual desarrolla Aníbal Huizar Aguilar. Aquí 



36

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

se da a conocer el resultado de la revisión de las políticas Educativas que 
han estado presentes en México con respecto a la Formación Docente de 
Profesores Indígenas. Para ello se parte del posicionamiento que presen-
ta el autor respecto de los conceptos de política educativa y formación 
docente. Esto con la finalidad de contar con un punto de partida y cono-
cer cómo ha sido considerada por el Estado, la formación docente de los 
profesores indígenas en nuestro país.

La revisión retomó la política educativa en la formación de docentes 
indígenas en México, desde la creación de la Secretaría de Educación 
Pública con José Vasconcelos, hasta las últimas disposiciones en materia 
educativa que datan del año 2012 con la reforma educativa promovida 
por el presidente del sexenio pasado, Enrique Peña Nieto. Aquí se iden-
tificaron referentes legales, pretensiones formativas y procedimientos 
empleados en la formación inicial, formación en el servicio, formación 
continua y la profesionalización docente.

Otro de los avances de investigación para el caso de México, lo pre-
sentan Nancy Leticia Hernández Reyes y Rigoberto Martínez Sánchez, 
quienes describen algunas visiones y posiciones acerca del concepto de 
formación del profesorado, lo cual se considera importante para enten-
der los procesos por los que estudiantes y docentes en activo han transi-
tado para llegar a constituirse como profesores de nivel básico. En el caso 
de los estudiantes, al interior de las escuelas normales o universidades 
pedagógicas, y en el caso de los profesores, además de sus estudios preli-
minares en escuelas normales o universidades pedagógicas, la formación 
continua por parte de los Ministerios de Educación y para quienes no ha 
habido atención firme en este rubro. Para finalizar los autores presen-
tan algunas consideraciones para enfatizar el problema de la formación 
docente para quienes se desempeñan en contextos indígenas, pues, no 
obstante su formación inicial y continua, ésta no considera aspectos de 
la realidad educativa en entornos donde la lengua y la cultura originarias 
son la base para el aprendizaje.

El capítulo referido a México, cierra con algunas reflexiones dirigidas 
a rescatar la voz de los agentes educativos en los pueblos indígenas, que 
presenta Rosa Evelia Carpio Domínguez. En este se refieren algunas de 
las peticiones que hacen los diferentes agentes educativos sobre la edu-
cación intercultural bilingüe en el nivel de primaria. El trabajo recoge la 
voz de los niños, padres, maestros, directivos y autoridades educativas 
del subsistema indígena. Se realizaron entrevistas a estos agentes educa-



37

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

tivos en los estados de Jalisco, Chiapas, Chihuahua y Guanajuato.
En el segundo capítulo se presentan los resultados de la investigación 

sobre las Políticas para la Educación Indígena en Colombia. Este aparta-
do describe las políticas de la educación indígena y focaliza el estudio en 
dos casos, el primero con el pueblo Kogui y, en el segundo se trata el caso 
del resguardo con el pueblo Sikiani, ambos pueblos nativos de Colombia.

Los autores que trabajaron con el caso del pueblo Kogui, Nubia Espe-
ranza Castro Reina, Marta Osorio de Sarmiento y José Arlés Gómez Aré-
valo, afirman que este pueblo históricamente ha sido relegado, excluido y 
desconectado de las sociedades coloniales y modernas. Ello ha motivado 
que desde los organismos nacionales e internacionales, se promuevan la 
generación de leyes, políticas, decretos, y otros, para la visibilidad y la 
reinvindicación de los derechos de los pueblos originales.

Cabe mencionar que aunado a las luchas aguerridas y prolongadas de 
estos pueblos por sus derechos, han originado nuevos modos de relación 
de estos con la sociedad y los Estados, y por ende marcos normativos 
y políticas públicas que aunque caracterizadas por lentos avances en el 
cierre de brechas de desigualdades e injusticas, en los últimos tiempos 
han sido producto de disertaciones y negociaciones como respuesta a las 
movilizaciones y presiones sociales.

Lo autores afirman que durante los últimos años se han producido en 
Colombia importantes modificaciones en el marco jurídico y en las polí-
ticas educativas vinculadas con el reconocimiento y tratamiento educa-
tivo de la diversidad sociocultural y lingüística, por ello, para abordar el 
tema se presentan tópicos relacionados con la historia de la educación, 
la política educativa para grupos étnicos en Colombia, se describe la ca-
racterización social y educativa del pueblo indígena Kogui, se exponen 
las políticas para la formación de docentes que atienden los pueblos in-
dígenas (Koguis) y finalmente, desde las voces de los actores, se plantea 
la educación que queremos: un análisis desde la voz de los agentes edu-
cativos en los pueblos indígenas.

En el siguiente apartado se aborda al resguardo del pueblo Wakoyo, 
donde habita el pueblo Sikiani. En éste los investigadores Magnolia Sa-
nabria Rojas, Edwin Nelson Agudelo Blandón y Fabián Benavides Jimé-
nez, presentan las reflexiones acerca de la Escuela y educación sikiani, 
entre la tradición y las políticas públicas. El caso del resguardo wakoyo.

La autores reflexionan sobre el papel que tiene la escuela en los pue-
blos indígenas, pero el gran atropello que se ocasiona si es implemen-



38

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

tada a partir de una concepción occidental, ya que ha sido presentada 
bajo unas dinámicas de imposición en las poblaciones indígenas, lo cual 
conlleva legitimar las prácticas, en muchos casos, dominantes sobre las 
particularidades de los sectores minoritarios, de tal manera que dicho 
concepto se ha empleado como un dispositivo para reproducir y legiti-
mar el pensamiento hegemónico el cual irradia tanto lógicas, como per-
cepciones distantes con respecto al pensamiento de los pueblos indíge-
nas. En este sentido, la escuela se entiende a partir de espacios y prácticas 
limitantes que distan de los saberes y el modus vivendi indígenas, por 
ende, el sentido fundamental de la presente investigación se focaliza en 
identificar y comprender las concepciones que se asumen por los pue-
blos indígenas con respecto al concepto de escuela y las dinámicas que 
fluyen en esta para así entender de manera puntual las propuestas actua-
les que giran en torno a un sistema de educación propia.

En el capítulo tercero, se presenta el estudio correspondiente a Chi-
le. Aquí los autores Jorge Sir Cáceres y Javier Huechuqueo Ancamil, 
describen la relación del Estado nación chileno con los pueblos origi-
narios. El caso mapuche. Afirman que Chile se ha desarrollado histó-
ricamente desde la homogeneidad cultural, marginando a indígenas y 
a grupos populares de la vida social y cultural y que, a partir del siglo 
XIX, se constituye como un Estado moderno, creando para ello una 
férrea y sólida identidad uniforme que nos caracterice como nación 
para sí alcanzar el desarrollo. Los dos siglos de vida independiente han 
reafirmado la idea de uniformidad bajo un discurso político que no 
reconoce la diversidad cultural, por lo que en este estudio enfatizan la 
relación del Estado chileno con el pueblo mapuche y los conflictos que 
se han generado.

En el cuarto capítulo, los autores Eliseth Rodríguez, María Victoria 
Velásquez y Tomás Fontaines-Ruiz, presentan el análisis de las políticas 
de la educación indígena de Venezuela, para ello consideran el caso del 
pueblo indígena de los Waraos. El estudio presenta una revisión de los 
principales aspectos que ayudan a entender la actualidad de la educa-
ción indígena en Venezuela, en particular el caso del pueblo Warao. Se 
parte de la revisión de los principales instrumentos legales que existen 
en el país y que han favorecido en la construcción de un sistema de 
educación de indígenas. De igual manera se realiza una caracterización 
del pueblo Warao, sus costumbres, sus medios de desarrollo económi-
co, su visión sobre la educación y algunos aspectos sobre su inclusión 



39

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

en el sistema de educación del país.
De acuerdo a las observaciones realizadas con el pueblo Warao, se 

puede decir que la educación formal en la comunidad tiene menor im-
portancia que la educación y las labores que se realizan en la casa. Los 
docentes de las escuelas por lo general son vecinos que no cuentan con 
formación universitaria, por lo que las escuelas pierden formalidad y 
protagonismo. Se reporta la falta de estrategias didácticas, de activi-
dades extracurriculares, de recursos y de apoyo en el aprendizaje por 
parte de los padres ya que por lo general son analfabetas. Se concluye 
la existencia de dos realidades en cuanto a la educación indígena: la 
primera “de papel”, representa a los instrumentos legales que se apegan 
a los ideales planteados por los organismos internacionales, pero que 
se alejan de la segunda realidad. La realidad de las comunidades indí-
genas donde abundan las carencias.

Finalmente, se tiene el quinto capítulo en el cual se describe la edu-
cación indígena en Perú. En este las autoras Josefa Alegría Ríos Gil y 
Sandra Robilliard, describen el estado actual de la educación Intercul-
tural Bilingüe en el Perú y se presenta la experiencia del Programa de 
Formación de Maestros Bilingües de la Amazonía Peruana – FORMA-
BIAP, exponiendo la propuesta pedagógica que la sustenta, los objeti-
vos del programa, el diseño, la implementación y el acompañamiento, 
valorando la herencia cultural de los pueblos indígenas. En el docu-
mento se identifican los aportes del modelo, que van más allá de la 
formación docente y se identifica como una propuesta educativa que 
fue pensada para reinvindicar las necesidades y demandas políticas de 
los pueblos originarios.



40

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Referencias

Aguilar, L. (1992). El Estudio de las politicas públicas. México: Miguel 
Ángel Porrua 
Alcántara, A. (27 de 01 de 2011). Seminario de Educación superior 
UNAM,. Obtenido de http://www.ses.unam.mx/publicaciones/articu-
los.php?proceso=visualiza&idart=959 [Fecha de consulta:07/12/2016]
Crick, B. (200). En defensa de la política. Barcelona: Tusquets.
CDI. (2012). Instituto Nacional Indígenista 1948-2012. México, D.F.: Co-
misión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas.
CGEIB. (2016). Coordinación General de Educación Intercultural y Bi-
lingüe. Obtenido de http://eib.sep.gob.mx/diversidad/ [Fecha de consul-
ta: 07/12/2016]
DGEI. (2016). Dirección General de Educación Indígena. Obtenido de 
http://www.inclusionyequidad.sep.gob.mx/es/acerca/semblanza.html 
[Fecha de consulta: 08/12/2016]
Diario Oficial de la Federación. (30 de 04 de 2014). http://dof.gob.mx/. 
Obtenido de http://dof.gob.mx/nota_detalle.php?codigo=5343116&fe-
cha=30/04/2014
Diario Oficial de la Federación. (2015). Reglas de Operación del Progra-
ma para la Inclusión. Ciudad de México : Diario Oficial de la Federación.
Dietz, G. (2014). Educación intercultural en México. CPU-e, Revista de 
Investigación Educativa, núm. 18, 162-171
Easton, David. Jack Dennis (1969). Children in the Political System: Ori-
gins of Political Legitimacy, Chicago, Chicago university Press. 
Graglia, J. (2017). Políticas públicas. 12 retos del siglo XXI. Buenos Ai-
res, Konrad Adenauer Stiftung.
Informes presidenciales . (2006d). Adolfo López Mateos. México, D.F. : 
Servicio de Investigación y Análisis.
Informes presidenciales . (2006e). Gustavo Díaz Ordaz. México, D.F. : 
Servicio de Investigación y análisis.
Informes presidenciales. (2006). Ernesto Zedillo Ponce de León. México, 
D.F.: Servicio de investigación y análisis, Cámara de diputados.
Informes presidenciales. (2006a). Miguel Aléman Valdés. México: Servi-
cio de Investigación y Análisis.
Informes presidenciales. (2006b). Adolfo Ruiz Cortinas. México: Servi-
cio de Investigación y Análisis.
Informes presidenciales. (2006c). Adolfo Ruiz Cortines. México, D.F.: 



41

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Servicio de Investigación y Análisis.
Informes presidenciales. (2006f). Luis Echeverría Álvarez. México: Ser-
vicio de Investigación y análisis.
Lahera, E. (2003). Introducción a las políticas públicas, Fondo de Cultu-
ra Económica, 
Martínez, E. (2015). La educación intercultural y bilingüe eib) en Mé-
xico. ¿El camino hacia la construcción de una ciudadanía democrática? 
Relaciones [versión digital], 103-131.
Mendez, J. L. (2014). eap.df.gob. Obtenido de http://www.eap.df.gob.mx/
gird2014/images/La_Pol%C3%ADtica_como_Variable_Dependiente._
Jos%C3%A9_Luis_M%C3%A9ndez.pdf
Oyhandy, Ángela (2014) De la Reforma Policial a la Declaración de 
Emergencia: Cambios y continuidades en las políticas de seguridad en la 
provincia de Buenos Aires entre 2002 y 2014 (En línea). Cuestiones de 
Sociología, (10). Disponible en: http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/
art_revistas/pr.6339/pr.6339.pdf [Fecha de consulta: 01/12/2018]
Olivera, M. (s.f.). Evolución histórica de la educación básica a través 
de los proyectos nacionales: 1921-1999. Obtenido de http://biblioweb.
tic.unam.mx/diccionario/htm/articulos/sec_6.htm [Fecha de consulta: 
01/12/2018]
Roth Deubel, A. (2002-2006). Políticas públicas: Formulación, Imple-
mentación, Evaluación. Colombia, Ediciones Aurora.
Salmerón, F., & Porras, R. (2010). Educación indígena: fundamentos teó-
ricos y propuestas de política pública . En A. A. (coordinadores), Los 
grandes problemas de México; educación (págs. 509-549). México, D.F.: 
Colegio de México.
Schmelkes, S. (2011). México: educación intercultural bilingüe destina-
da a los pueblos indígenas. México: Aula Intercultural.
Vergara Fregoso Martha (2016). Formación docente y problemáticas en 
la práctica de los profesores de las comunidades indígenas. El caso de 
Jalisco, Chiapas, Chihuahua y Guanajuato. Guadalajara, Jalisco. México. 
Universidad de Guadalajara.
Zolla, C., & Zolla Márquez, E. (2004). Los pueblos indígenas de Méxi-
co, 100 preguntas. Obtenido de http://www.nacionmulticultural.unam.
mx/100preguntas/ficha.html [Fecha de consulta: 05/12/2016]



42

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

I. Políticas para la educación y formación de
los profesores indígenas. El caso de México

1.1 Antecedentes y desafíos de la educación indígena en México. Un 
análisis desde las políticas del Estado nacional

Martha Vergara Fregoso 
Introducción

Los pueblos indígenas en México, como en la mayor parte de los 
países de América Latina, después de la época de la colonia han sido 
discriminados, marginados, oprimidos y desprovistos de sus derechos 
como pueblos ancestrales que hacen parte fundamental de la composi-
ción pluricultural de la nación. Y, aunque en la actualidad esta situación 
se sigue manteniendo de cierta manera, México ha sido uno de los países 
del continente con mayor trayectoria en la creación de políticas públicas 
destinadas a la atención de las demandas de esta población. El propósito 
del presente texto es describir las políticas implementadas por el Estado 
nacional mexicano, que marcan los antecedentes de la educación indí-
gena en México.

Se parte del reconocimiento de las medidas que fueron tomadas por 
el Estado, a fin de lograr la homogenización de la nación, gracias a la cual 
todos y cada uno de los habitantes españoles, africanos e indios, conta-
ran con los mismos derechos, por lo cual todos debían hablar un mismo 
idioma, profesar una misma religión y aceptar las mismas leyes, ya que 
se tenía el supuesto de que solo de esa manera se lograría la igualdad y, 
por ende, la modernización del país.

Este texto surge del interés de reflexionar sobre las acciones que han 
realizado los distintos gobiernos al momento de crear políticas públicas 
para los indígenas, con el propósito de generar igualdad, pero una igual-
dad que tiende hacia la homogeneidad9, con un total desconocimiento 
de las diferencias culturales, económicas, políticas y sociales presentes 
entre los distintos grupos y poblaciones que habitan el país, lo cual ha 
llevado a la generación de mayores niveles de desigualdad y exclusión.

9 Un agradecimiento especial para Yolanda Ramos Ruíz, egresada del programa de Maestría en 
Ciencia Política del Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades de la Universidad 
de Guadalajara, por su apoyo en la búsqueda y análisis de documentos referidos a la educación 
indígena en México.



43

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

1. La educación indígena-proyecto educativo nacionalista

En el México posrevolucionario del siglo XX, una de las apuestas 
centrales de los gobiernos de la época fue la unificación y el progreso 
del país. Durante los periodos presidenciales de Álvaro Obregón (1920-
1924) y Plutarco Elías Calles (1924-926), se hizo hincapié en la indus-
trialización como motor de la economía nacional, por medio de la cual 
México lograría reconocimiento internacional. Con el afán de conseguir 
dichos propósitos y de sosegar los reclamos por el acceso a la tierra de la-
tifundistas y campesinos, se plantearon algunas políticas educativas para 
el logro de esta tarea, por lo que se puede decir que “la educación jugó 
un papel importante, puesto que ayudó a resolver los dos problemas, es 
decir, que sirvió para propiciar el progreso económico y favoreció el con-
trol político y social de la población, sobre todo la campesina” (Lazarín, 
1996:1).

Bajo este contexto, en 1921 se creó la Secretaría de Educación Pública 
(SEP), la cual tenía como propósito el fortalecimiento de un proyecto 
educativo nacionalista, basado en la recuperación de las tradiciones de la 
cultura universal. La tarea prioritaria de la SEP estuvo dirigida a atender 
los altos índices de analfabetismo y ofrecer educación en todos los rinco-
nes de país, principalmente en regiones campesinas e indígenas, donde 
hasta entonces había una escasa presencia del Estado; para el cumpli-
miento de tal iniciativa se organizaron cursos, se abrieron nuevas escue-
las, y se promovieron la edición de libros y la fundación de bibliotecas.

Entre los primeros proyectos de la SEP se encuentran las llamadas 
“misiones culturales”, creadas en 1923, bajo la presidencia del General 
Álvaro Obregón y como responsable de la Secretaría de Educación en 
México, José Vasconcelos. Las misiones culturales consistían en cursos 
de capacitación en diferentes áreas para los docentes de las escuelas rura-
les; inicialmente fueron pensadas únicamente para capacitar a los profe-
sores, sin embargo, a la llegada de la misión, los miembros de la comuni-
dad solicitaban ser beneficiarios de los cursos y empezaron a inscribirse, 
principalmente en las clases relacionadas con la industria y la agricultu-
ra. Las misiones culturales, como proyecto educativo son consideradas 
antecesoras de la escuela rural mexicana.

A partir de 1922 se gestó el proyecto y en 1923 se realizaron las dos 
primeras misiones; la primera en Zacualtipán en Hidalgo y la segunda 
en la ciudad de Cuernavaca, estado de Morelos. Las misiones, una vez 



44

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

instaladas en la comunidad donde se impartirían los cursos, recibían el 
nombre de “institutos sociales”, y estaban conformadas por un grupo de 
maestros con diversos conocimientos y habilidades. La oficialización de 
las misiones en 1923 estuvo respaldada con el Plan de las Misiones Fe-
derales de Educación, documento que contenía los lineamientos de las 
misiones, integrantes, funciones, propósitos y que contó con la asesoría 
de la educadora y poeta chilena Gabriela Mistral10.

Cada misión estaba integrada por un jefe de misión, un profesor de 
pequeñas industrias (lechería, conservación de frutas, carpintería, cur-
tiduría, etc.), un maestro de música y orfeones, otro de educación física, 
una profesora de economía doméstica, un doctor para la enseñanza de la 
higiene y de la vacuna, y un maestro competente encargado de las prác-
ticas de enseñanza (Gamboa, 2009).

Durante los primeros años de la misión, los cursos tenían una dura-
ción de tres a cuatro semanas, y las comunidades que se visitaban habían 
sido previamente establecidas con la ayuda de los maestros misioneros, 
quienes se encargaban de hacer una labor exploratoria, localizar a los 
maestros, y establecer relaciones con la comunidad. Las misiones tenían 
como objetivo central procurar:

a. Mejoramiento cultural y profesional de los maestros en ser-
vicio.

b. Mejoramiento de las prácticas domésticas de la familia.
c. Mejoramiento económico de la comunidad mediante la “vul-

garización de la agricultura y de las pequeñas industrias”.
d. Saneamiento del poblado (Lazarín, 1996:2).

Una vez  instalados en la comunidad, los integrantes de la misión 
tenían la tarea de formar a maestros y vecinos en materias académicas y 
prácticas que aportaran capacidades tanto para el trabajo como para la 
preparación intelectual, lo que permitiría potenciar el desarrollo dentro 
de las propias comunidades (Gamboa, 2009). Aunado a lo anterior, tam-
bién se impartían clases de educación física, salud e higiene, con el pro-
pósito de conseguir una transformación integral de la comunidad donde 
se instalaba la misión.

En 1923 se elaboró el primer informe del programa de las misiones 

10 Premio Nobel, maestra rural, poeta de la infancia. Colaboradora en las reformas educativas de 
México. Elaboró libros de texto y contribuyó en la formación de las misiones culturales, grupos 
de profesionales e intelectuales que capacitaban a profesores de comunidades rurales en la 
campaña de alfabetización, y en congresos de maestros normalistas y profesores.



45

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

culturales; en él se daba cuenta que, en 1922, durante el primer año del 
programa, colaboraban 102 maestros misioneros y se atendía un total 
de 17,000 alumnos en las escuelas rurales; esta cifra aumentó a 34,000 
en 1923. Cabe mencionar que, en la primera misión realizada en el mu-
nicipio de Zacualtipán, Hidalgo, se inscribieron “54 maestros rurales, 
120 vecinos y 82 alumnos primarios de los grados superiores” (Gamboa, 
2009:47). En 1924 se conformaron seis misiones que impartieron cursos 
en los estados de Puebla, Guerrero, Colima, Sinaloa, Nuevo León y San 
Luis Potosí. En estas nuevas misiones, se realizó un cambio importante 
en la duración de la misión, al pasar de tres a seis semanas, y los cursos 
se impartían en el periodo vacacional. 

Durante los primeros años, las misiones fueron bien recibidas por las 
comunidades, las cuales, además de asistir a los cursos, brindaban apoyo 
a los miembros de la misión durante su estancia, y trabajaban en la cons-
trucción de parques infantiles y campos deportivos usados para impartir 
las clases (Gamboa, 2009). Debido a la buena recepción, en 1926 se creó 
la Dirección de Misiones Culturales; y en ese mismo año se atendieron 
11 estados, se crearon 42 institutos y participó un total de 2,327 maestros 
en servicio (Gamboa, 2009).

En enero de 1927 se suspendieron las misiones para realizar la pri-
mera evaluación del trabajo hecho hasta ese momento. En este alto se 
identificaron las dificultades y se plantearon algunos retos. En el informe 
presentado por la Secretaría de Educación Pública (SEP), publicado en 
1928 bajo el nombre Las misiones culturales en 1927, se expusieron al-
gunas de las problemáticas de las misiones:

En primer lugar, su corta duración; al ser cursos que duraban tan 
solo seis semanas y en algunos casos menos, los logros obtenidos por los 
maestros itinerantes no alcanzaban suficiente estabilidad para permane-
cer en el tiempo, por lo que una vez que los integrantes de la misión se 
retiraban de la comunidad, los proyectos desaparecían, y los campesinos 
e indígenas retomaban sus prácticas en la agricultura y los antiguos hábi-
tos higiénicos, dejando de lado lo aportado por la misión. Para solucio-
nar esta problemática se propuso crear misiones permanentes y misiones 
viajeras, las primeras darían continuidad a los proyectos y se enfocarían 
en la formación de profesores, en tanto que las segundas deberían llegar 
hasta las comunidades que no habían sido atendidas para establecer un 
primer contacto (Secretaría de Educación Pública, 1928).

Otros problemas detectados en esta evaluación fueron la deficiente 



46

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

capacitación de algunos profesores que integraban la misión, así como 
la falta de pertinencia de ciertos contenidos de los cursos y del material 
que se llevaba a las regiones; estas carencias fueron reportadas por los 
mismos profesores en las monografías que entregaron al final de cada 
misión. Por ejemplo, el jefe de misión de la comunidad de La Huerta, 
Michoacán, registró lo siguiente: “había una película denominada «He-
nequén», de la cual se decía que era instructiva, pero resultaba impropia 
porque dicho cultivo se desconocía en esa región; había otra película de-
nominada «Cuchillería y vajilla» que estaba calificada como instructiva, 
pero no había despertado interés debido a que era inaplicable “al medio 
campesino” (Lazarín, 1996:7).

Adicionalmente, problemas propios de los habitantes de las comuni-
dades –como el alcoholismo y las graves condiciones de vida en materia 
de acceso a la tierra y otros medios de subsistencia– disminuían el im-
pacto que podían tener los cursos. En las regiones donde las misiones 
fracasaron, además de las dificultades antes señaladas, se mencionaba 
que prevalecía el fanatismo, había presencia de bandoleros y las escuelas 
estaban desorganizadas (Secretaría de Educación Pública, 1928).

Mientras se realizaba esta evaluación en 1927, la Dirección de Misio-
nes Culturales implementó un curso de actualización de contenidos; el 
curso, además de proponer el modelo de misiones permanente, propor-
cionó a los profesores integrantes de las distintas misiones, un manual en 
el que se daban instrucciones de las actividades a realizar, con el fin de 
tener mayor claridad en los procesos.

Algunas indicaciones del manual eran:
t�.FKPSBS�MB�QSFQBSBDJØO�BDBEÏNJDB�EF�MPT�NBFTUSPT�FO�TFS-
vicio.
t�)BDFS�QSPQBHBOEB�EFM�QSPHSBNB�EF�QPMÓUJDB�FEVDBUJWB�EF�
la Secretaría.
t�$SFBS�FOUSF�MPT�NBFTUSPT�FM�FTQÓSJUV�EF�DVFSQP�
t�.FKPSBS�MBT�DPOEJDJPOFT�EF�MB�DPNVOJEBE�FO�MB�RVF�TF�JOT-
tale en Instituto, en los aspectos material, económico, social 
y espiritual, haciendo comprender al vecindario sus proble-
mas y ayudándolos con sus cuestiones prácticas a fin de or-
ganizarse para resolverlos (Secretaría de Educación Pública, 
1928).

Bajo las circunstancias antes descritas las misiones culturales conti-
nuaron hasta 1932, año en el que se incorporaron a las escuelas regio-



47

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

nales campesinas y se volvieron fijas; después, durante el gobierno pre-
sidencial de Lázaro Cárdenas, volvieron a ser ambulantes y en 1938 se 
clausuraron por completo al ser consideradas “focos de fermento ideo-
lógico” (Gamboa, 2009).

Jonatan Gamboa (2009) considera que, en su momento, las misiones 
culturales sirvieron como herramienta para transmitir la ideología esta-
tal posrevolucionaria en todos los estratos a los que llegaba. Asimismo, 
señala que no obstante su carácter mesiánico y las dificultades ya men-
cionadas, este modelo sirvió de inspiración para desarrollar proyectos 
con objetivos similares, en décadas posteriores, en países como España 
y Brasil.

Casas del Pueblo
Durante la época del Porfiriato la educación se concentró en las zonas 

urbanas, dejando en total abandono a los pobladores de las áreas rurales: 
campesina e indígena; estos núcleos, en la década de 1920 cuando se 
creó la SEP, presentaban altos índices de analfabetismo. Como conse-
cuencia, en 1923, Vasconcelos impulsó la campaña alfabetizadora para 
llevar educación a la población rural, dando origen a las llamadas Casas 
del Pueblo, lo que posteriormente serían las escuelas rurales. Las Casas 
del Pueblo eran centros educativos en donde se impartían clases de lec-
tura, escritura, aritmética, redacción de cartas y, en algunas ocasiones, 
talleres de artes, oficios, manualidades y técnicas agrícolas a personas de 
todas las edades (Meza, 2011). Se puede decir que este programa fue una 
medida estratégica para enfrentar el problema de la educación indígena 
en el país.

Las actividades de las Casas del Pueblo estaban a cargo de los profe-
sores rurales que se instalaban en la comunidad, realizaban la labor de 
convencimiento para que los pobladores asistieran a las aulas, impartían 
las clases y además instruían a personas de la comunidad para que reali-
zaran esta misma labor en su lugar de residencia. Los profesores rurales 
eran apoyados por los maestros misioneros que iban a las localidades 
rurales, ofreciendo formación para los docentes y miembros de la co-
munidad.

Los objetivos principales de las Casas del Pueblo y las misiones cul-
turales eran la alfabetización de la población y la integración de la po-
blación campesina al progreso nacional perseguido por la clase política 
de la época. Adicionalmente, la creación de las Casas del Pueblo tenía el 



48

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

propósito social de crear vínculos entre la escuela que representaba al 
Estado y su ideología, y las comunidades, principalmente aquellas que 
en épocas pasadas habían sido excluidas del desarrollo, como la pobla-
ción indígena, dentro de la cual muchos continuaban sumidos en la bar-
barie y la ignorancia.

La relevancia de las Casas del Pueblo que se instalaron en distintas 
regiones del país y estuvieron acompañadas por las misiones culturales, 
radica en que estos centros educativos sentaron las bases para la expan-
sión de la educación a lugares antes desprovistos de tal servicio, dando 
origen a las escuelas rurales, que para 1929 ya sumaban un total de 3,453 
escuelas.

Casa del Estudiante Indígena 
Bajo la presidencia de Plutarco Díaz Calles (1924-1928) y con José 

Vasconcelos como Jefe de la Secretaría de Educación Pública, existía una 
preocupación por civilizar a los indígenas, quienes para la época aún se 
encontraban aislados de las grandes ciudades y muy pocos asistían a las 
escuelas rurales, por lo que prevalecían altos índices de analfabetismo 
en las comunidades. Aunque en años anteriores, con las escuelas rudi-
mentarias, se había hecho un intento por formar en nociones básicas de 
español y aritmética a los indígenas, para 1924 no había ningún tipo de 
política indigenista, solo hubo algunos intentos de aculturación impul-
sados por Vasconcelos, quien “rechaza a la vez la completa occidentali-
zación y la indianización total” (Fell, 1989:269).

Para enfrentar el “problema del indio” –haciendo referencia al hecho 
de que esta población no adoptaba el español y los modos de vida occi-
dental–, en 1925 se creó la Casa del Estudiante Indígena como “expe-
rimento” para civilizar al indígena; la intención era reunir en la capital 
indios “puros” para “someterlos a la vida civilizada moderna y anular la 
distancia evolutiva que separaba a los indios de la época actual, trans-
formando su mentalidad, tendencias y costumbres” (Loyo, 1996:104). Es 
decir, se creía que la salvación de los indígenas se lograría únicamente si 
éstos adoptaban los modos de vida occidentales, empezando por hablar 
y leer el español (Loyo, 1996).

Esta empresa redentora (llamada así por las autoridades educativas) 
convocó a los indios “raza pura” de los diferentes estados para enviarlos 
a la capital a iniciar el proceso; algunos de los requisitos para hacer parte 
del experimento eran:



49

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

t�*OEJPT�WBSPOFT�FOUSF����Z����B×PT
t�2VF�EF�QSFGFSFODJB�IVCJFSBO�DVSTBEP��P�Z��P�HSBEP�EF�FEV-

cación rural
t�4FS�JOUFMJHFOUFT
�WJHPSPTPT
�TBMVEBCMFT
t�0SJHJOBSJPT�EF�DPNBSDBT�DPO�BMUB�EFOTJEBE�EF�QPCMBDJØO�JO-

dígena
t�)BCMBS�JEJPNB�JOEJP
t�/P�FTUBS�JODPSQPSBEPT�B�MB�DPNVOJEBE�TPDJBM�NFYJDBOB
�OJ�UF-

ner posibilidad de ayuda oficial o particular (Loyo, 1996:106).
Luego de la convocatoria lanzada en 1925, para 1926 inició el expe-

rimento con alrededor de 200 jóvenes de 24 grupos indígenas diferen-
tes; unos pocos no hablaban ninguna lengua indígena y, debido a que 
sus facciones no coincidían con el prototipo de indio “raza pura”, fueron 
devueltos a sus comunidades. El supuesto que se planteó para llevar a 
cabo este experimento era que, al aislar a los jóvenes y llevarlos a vivir 
con gente de la ciudad, empezarían a adoptar costumbres citadinas y se 
transformarían en personas civilizadas; una vez lograda la anhelada ci-
vilización, los jóvenes regresarían a las comunidades para “contagiarlas” 
con sus nuevos aprendizajes, bajo la figura de consejeros o líderes que 
transmitirían el idioma y las costumbres de los blancos; además, el hecho 
de que la casa estuviera en la capital y los jóvenes pudieran interactuar 
con gente de la ciudad serviría para cambiar la concepción sobre la po-
blación indígena, es decir, el imaginario de que eran perezosos, ladrones 
y que actuaban de mala voluntad (Loyo, 1996).

Aunque dentro de la convocatoria se prometían las mejores condi-
ciones, alimento, instrucción y hospedaje, la realidad distó mucho de las 
promesas; según lo menciona Loyo (1996), la casa donde fueron aloja-
dos los estudiantes se caracterizó por su precariedad: faltaban servicios 
básicos y productos de aseo, los dormitorios estaban en mal estado, ha-
bía poca comida, la casa se encontraba en una ubicación desfavorable, 
cerca de caños y botaderos de basura, lo que produjo enfermedades y la 
muerte de varios jóvenes indígenas; sumado a lo anterior, la beca que se 
entregaba a los estudiantes al comienzo de la estancia, fue suprimida al 
poco tiempo.

A su llegada a la casa, los indígenas eran sometidos a distintas prue-
bas para medir sus capacidades físicas e intelectuales; Gaspar (2012) sos-
tiene: “Los alumnos de la Casa del Estudiante Indígena eran percibidos 
con asombro, existía incertidumbre sobre su capacidad intelectual, eran 



50

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

vistos como seres humanos extraños a los que era necesario estudiar y 
analizar” (2012:12). Los resultados de las pruebas mostraban atraso en el 
aprendizaje de los estudiantes de la casa; no obstante, esto no fue atribui-
do, como en otros tiempos, a retraso mental de los indígenas, sino a la 
falta de escuelas en zonas rurales y a las características socioeconómicas 
propias de las comunidades.

Las actividades que se realizaban en la casa eran las siguientes: en las 
mañanas los jóvenes, de los cuales se decía tenían el don de la nobleza 
y la fuerza para trabajar, realizaban labores domésticas; posteriormente, 
algunos asistían a las escuelas primarias de la ciudad para tomar cla-
ses de español y demás materias que se impartían en estas instituciones; 
otros tomaban cursos industriales; en las tardes, al interior de la casa, se 
daban clases de carpintería, alfarería y tejido, entre otros oficios, y en es-
tos talleres los estudiantes mostraban sus mayores destrezas, superando, 
incluso a algunos maestros (Loyo, 1996).

En cuanto a las clases que recibían en las escuelas, Loyo (1996) mani-
fiesta que los indígenas sufrían un fuerte choque cultural, pues recibían 
las clases con niños más pequeños y, por su apariencia y costumbres, 
eran motivo de burlas constantes por parte de los mismos profesores, 
que los consideraban retrasados mentales. Como resultado de las condi-
ciones de vida, las precariedades de la casa, el aislamiento y el encierro, 
se calcula que se dio de baja un 30% de los estudiantes que ingresaron al 
principio.

El objetivo principal era que después de adquirir conocimientos oc-
cidentales los jóvenes regresaran a las comunidades indígenas a enseñar 
lo aprendido; sin embargo, esto no ocurrió, pues se rehusaron a regresar 
y decidieron quedarse en la ciudad; tal como lo expone María Bertely 
(s.f.):

Los pocos internos que soportaron las precarias condicio-
nes institucionales y superaron el conflicto que les implicó 
asistir a escuelas destinadas a la población criolla y mestiza, 
terminaron por integrarse a la vida citadina, optaron por ac-
tividades laborales relacionadas con la industria naciente y 
solicitaron su ingreso a las escuelas preparatorias, secunda-
rias y técnicas de la capital (Bertely, s/f:27).

Lo anterior evidencia al menos dos situaciones, por un lado, las auto-
ridades educativas de la época desconocían la riqueza cultural indígena, 
a la que veían como obstáculo para el progreso; por tal motivo, persistía 



51

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

el interés de imponer los modos de vida occidental, en lugar de pensar 
en mejorar sus condiciones de vida y resolver el “problema del indio”, 
teniendo en cuenta sus características y ofreciendo alternativas acordes 
a ellas. Por otro lado, había la errada creencia de que los estudiantes in-
dígenas no tenían intereses particulares, y que iban a regresar a enseñar 
lo aprendido a pesar de conocer las precariedades del campo.

Las razones expuestas demuestran que se consideraba al indígena 
como poseedor de una extrema nobleza para poner los intereses de la 
comunidad por encima de los propios, o como una persona fácilmente 
manipulable que obedece las órdenes de los demás; la experiencia de-
mostró la falsedad de estas dos concepciones, pues como lo manifiesta 
María Bertely, muchos decidieron quedarse para hacer parte de la ciu-
dad que ofrecía mejores oportunidades.

Ante este primer fracaso del experimento iniciado por Vasconcelos, 
en 1928, la Casa del Estudiante Indígena fue reformada y se convirtió en 
una escuela normal rural que fungió al mismo tiempo como internado 
para los indígenas que decidían formarse como maestros, aunque cabe 
mencionar que, en esta nueva etapa, los estudiantes ya no eran exclusi-
vamente indígenas.

Respecto de la formación que recibían en la escuela normal, se puede 
decir que la propuesta curricular consideraba que los estudiantes, ade-
más de la formación de maestro, deberían cursar algunas clases sobre 
técnicas aplicables en el campo; sin embargo, la casa no contaba con los 
espacios para las prácticas requeridas; aunado a lo anterior, la mayoría 
de los que ingresaban querían dedicarse a actividades industriales y muy 
pocos querían ser maestros rurales. Al respecto se puede señalar que 
en la última evaluación hecha a la casa en 1932, se encontró que solo el 
23.5% de los egresados se desempeñaban en el magisterio rural; este re-
sultado demostraba que los objetivos para los que se había construido la 
casa y su posterior reforma no estaban siendo cumplidos; por tal motivo 
en ese mismo año se dio por terminado el proyecto y se construyeron 
once internados en diferentes regiones del país, los cuales tuvieron alta 
densidad de población indígena (Loyo, 1996).

A pesar de que el experimento no dio los resultados esperados, En-
gracia Loyo (1996:103) sostiene que, sí sirvió para que las “autoridades e 
ideólogos cambiaran su actitud hacia las culturas indias, las revaloraron, 
intentaron una nueva política de lenguaje e iniciaron una búsqueda para 
integrar al indígena”. Posteriormente, con la llegada de Lázaro Cárdenas 



52

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

a la presidencia, la política integracionista se intensificaría.

Centros de Educación Indígena
Como resultado del incumplimiento de los objetivos para los cuales 

había sido creada la Casa del Estudiante Indígena, durante la primera 
mitad de la década de 1930, se crearon los Centros de Educación Indí-
genas, de forma tal que “ya no se llevaría a los indígenas a la civilización, 
sino la civilización a los indígenas” (Giraudo, 2010:524). 

El propósito de estos centros era instalarse en regiones indígenas para 
educarlos, sin desarraigarlos de su medio, como sucedió con la Casa del 
Estudiante Indígena. El programa de estudios diseñado para los alumnos 
de estos centros, contemplaba la idea de la incorporación cultural de la 
comunidad donde se instalaban, además de enseñar el español básico 
hablado y escrito, junto con el estudio de artes populares, deportes y 
técnicas para la agricultura (Giraudo, 2010). Un hecho importante que 
se da con la creación de los centros es que en ellos se admitían tanto 
hombres como mujeres. Para Rafael Ramírez, entonces Jefe de Departa-
mento de Enseñanza Rural y Primarias Foráneas, el establecimiento de 
este tipo de centros educativos contribuiría a que los indios salieran de la 
incivilidad en la que por siglos habían estado y que en gran parte era la 
culpable del atraso y pobreza de México; en palabras de (Ramírez, citado 
en Martínez, 2013), la educación impartida en los centros, serviría para:

…[crear] una clara conciencia de su calidad de hombres… 
dignidad… para que los indios lleguen a vivir como seres 
humanos… [olvidando] la tradición de miseria e incultura 
que por siglos han vivido las masas rurales del país… [y] 
las multitudes campesinas… una escuela que tome por com-
pleto el proceso de la educación… a niños… adultos y a la 
comunidad… adecuada y propia para este atrasado y pobre 
país nuestro, que es México (Martínez, 2013:384).

Bajo la idea de mantener la enseñanza ligada a la cultura de las comu-
nidades en su propio contexto, al igual que en el proyecto anterior, se es-
peraba que los estudiantes egresados, se convirtieran en líderes, “agentes 
de progreso” que propagaran los valores educativos y la enseñanza entre 
los demás miembros de la comunidad (Giraudo, 2010:525).

Los primeros centros de educación o internados indígenas, se estable-
cieron en el estado de Guerrero en 1932, y a finales de ese mismo año se 
crearon 11 internados en distintos estados de la República. Sin embargo, 



53

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

desde su creación se caracterizaron por su precariedad, falta de material 
para dar las clases, maestros sin experiencia, instalaciones en mal estado, 
entre otras problemáticas, las cuales junto con difíciles condiciones de 
pobreza que azotaba a las comunidades indígenas en la época, llevaron 
a que en 1933 muchos de estos centros estuvieran casi vacíos (Giraudo, 
2010). Aun así, continuaron su funcionamiento, y en 1936 con la crea-
ción del Departamento de Asuntos Indígenas (DAI) y bajo la influencia 
socialista del periodo presidencial de Lázaro Cárdenas, se dio un con-
texto favorable para los internados, que en 1936 ya sumaban 32. En este 
mismo contexto, los internados sufrieron algunos cambios en su organi-
zación, acorde a las ideas socialistas, deberían funcionar como comuni-
dades en pequeño, con alta participación por parte de los alumnos, auto-
gobierno escolar y formas de producción cooperativas (Giraudo, 2010).

Con el cambio de gobierno, y la dependencia que tenía la educa-
ción indígena con el DAI, en 1942 los internados se redujeron a 19 y 
se transformaron en Centros de Capacitación Económica, donde se 
impartía principalmente enseñanza técnica en cuestiones relacionadas 
con la industria. Tanto la experiencia de la Casa del Estudiante Indígena 
como los internados muestran el afán del modelo político de la época 
por civilizar a los indios para que fueran parte del proyecto nacionalista 
posrevolucionario. Un aspecto que marca los distintos proyectos educa-
tivos diseñados para la población indígena hasta la década de 1940 es la 
percepción de los indígenas como seres ignorantes, con menos capaci-
dades intelectuales que la población mestiza; de más está subrayar el su-
frimiento y las dificultades que vivieron los estudiantes que fueron sepa-
rados de sus familias y comunidades, y que en muchas ocasiones fueron 
discriminados y sometidos a difíciles circunstancias de vida debido a las 
malas condiciones de los lugares a donde eran llevados.

2. Políticas para la educación en las comunidades indígenas

Primera Asamblea de Filólogos y Lingüistas y el Proyecto Tarasco

En el mes de mayo de 1939 se dieron cita en la Ciudad de México ex-
pertos en el estudio de las lenguas indígenas en la primera Asamblea de 
Filólogos y Lingüistas, con el fin de discutir problemáticas que enfrenta-
ba la enseñanza en las comunidades indígenas, que dificultaban el proce-
so de castellanización. En este evento, organizado por el Departamento 



54

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

de Asuntos Indígenas y el Instituto Politécnico Nacional, de acuerdo con 
las actas de la asamblea se abordaron los siguientes puntos:

1. Los problemas de la enseñanza rural en lenguas indígenas
2. La unificación de alfabetos para investigaciones
3. La formación de alfabetos adecuados para la escritura de los

idiomas nativos
4. La exposición de los problemas que presentan diferentes len-

guas y
5. La continuidad de las investigaciones

Como menciona UAMI (s.f.), entre los asistentes a la Asamblea exis-
tía un común acuerdo de que la población indígena se apropiara del cas-
tellano; en lo que no existía consenso era en el método de enseñanza “las 
opiniones estaban divididas entre los partidarios del método directo y 
los que consideraban más eficaz el método indirecto” (UAMI, s.f.:11).

Aunque en la Asamblea se debatía por primera vez a nivel nacional 
la propuesta de llevar la enseñanza a los pueblos indígenas en su len-
gua materna, el fin último seguía siendo la castellanización, pues solo de 
esta manera los indígenas lograrían integrarse a la sociedad mexicana. 
Durante los días de la reunión se analizaron los primeros proyectos de 
educación bilingüe desarrollados por el Instituto Lingüístico de Verano 
(ILV), que desde 1935 había iniciado labores misioneras en la región 
purépecha del estado de Michoacán, durante las misiones, el ILV les en-
señaba a leer y escribir a los indígenas purépechas en su lengua materna 
(Dietz, 1999b).

Con base en esta experiencia, la Asamblea decidió:
Asumir el método de alfabetización en lenguas indígenas, 
– La elaboración de materiales didácticos en lenguas verná-
culas, – El establecimiento del Consejo de Lenguajes Indí-
genas y un plan de educación indígena en lengua tarasca,
denominado Proyecto Tarasco, que quedó bajo la dirección
del lingüista Mauricio Swadesh (UAMI, s.f.:18).

Con esta nueva metodología, el Proyecto Tarasco comenzó con un 
grupo inicial de veinte jóvenes, hombres y mujeres purhépecha, los cua-
les ya estaban escolarizados en un internado en Parocho, una localidad 
ubicada en el municipio de Tacámbaro, Michoacán. Allí se les enseñaba 
a leer y escribir en su lengua materna y, posteriormente, eran enviados 
a las comunidades de la Meseta para que realizaran misiones alfabetiza-
doras (Dietz, 1999b). Las clases impartidas en las campañas tenían dos 



55

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

modalidades: diurna para los más jóvenes y nocturna para los adultos. 
Respecto a las campañas, Gunther Dietz (1999b) menciona:

Mediante la alfabetización en purhé se pretende en primer 
lugar nivelar las variaciones dialectales que existen en las 
comunidades y subregiones purhépecha, para, en segundo 
lugar, pasar de la enseñanza del “dialecto nivelado” a la ense-
ñanza del castellano; la castellanización permanece como fin 
último también de este proyecto, pero se utilizan métodos 
no coercitivos (1999b:47).

Este tipo de educación fue muy atractivo para niños y adultos de las 
comunidades, se expandió un deseo genuino de aprender, puesto que 
por primera vez comprendían lo que enseñaban los maestros en su len-
gua materna; además, no solo comprendían el idioma, también lo escri-
bían, lo cual era muy innovador, pues hasta entonces pensaban que el 
español era la única lengua que se podía plasmar en el papel (Kemper, 
2011). Como complemento a la instrucción de los profesores, los alum-
nos recibían cartillas que contenían ilustraciones para el aprendizaje de 
las sílabas.

No obstante, lo innovador del programa y la buena acogida que tuvo 
por parte de los indígenas, en 1940, tras ser sustituido Lázaro Cárdenas 
en la presidencia, el Proyecto Tarasco fue disuelto, pues se creía que te-
nía fines comunistas (Dietz, 1999b). En 1944, con Manuel Ávila Cama-
cho en la presidencia y ante las alarmantes cifras de analfabetismo en 
las comunidades, el proyecto reapareció bajo el mandato de “educación 
para adultos” (Dietz, 1999b). “Los mentores del Proyecto Tarasco, los 
ex asambleístas ahora constituidos en el Consejo de Lenguas Indígenas 
elaboran un programa de alfabetización en lengua indígena que será 
aplicado por el recién creado Instituto de Alfabetización para Indíge-
nas Monolingües” (Dietz, 1999b:48). En este periodo aumentó la impre-
sión de cartillas monolingües cuyo fin último era la castellanización y el 
abandono de las lenguas maternas para homogeneizar el país.

Aunque el propósito del proyecto era la castellanización, sirvió como 
primer paso para explorar otras metodologías de enseñanza para la po-
blación indígena, que en años posteriores adoptaría la forma de educa-
ción bicultural, bilingüe, donde además de iniciar enseñando a leer y es-
cribir en su lengua materna, se debían introducir elementos culturales a 
fin de preservar las tradiciones y costumbres de los indígenas mexicanos.



56

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Servicio Nacional de Promotores Culturales y Maestros Bilingües
El Servicio Nacional de Promotores Culturales y Maestros Bilingües 

nació en el año de 1963, bajo la presidencia de Adolfo López Mateos, y 
estaría a cargo de la Secretaría de Educación Pública. A partir de 1964, la 
SEP aceptó el método indirecto de enseñanza para los pueblos indígenas, 
el mismo que ya había sido probado en años anteriores por el Proyecto 
Tarasco y se impulsó una política educativa nacional que incluía méto-
dos y profesores bilingües (Bello, 2009).

Los promotores y maestros bilingües generalmente procedían de la 
misma comunidad indígena o, por lo menos, hablaban la lengua indíge-
na del lugar a donde eran asignados, junto con el español. La diferencia 
entre el papel de promotores y maestros residía principalmente en que 
a los primeros se les exigía únicamente el nivel de estudios primarios 
para desempeñar sus labores, en tanto que los maestros debían acredi-
tar la secundaria. Además, los promotores solo se encargaban de la al-
fabetización en lengua indígena y una primera castellanización oral en 
los primeros grados de primaria, mientras que los maestros realizaban 
labores docentes con los niños de primaria, es decir impartían clases de 
matemáticas, biología, geografía, etc. (Dietz, 1999b).

De acuerdo con Martínez (2015), para el año de 1977, el instructivo 
sobre el Servicio Nacional de Promotores Culturales y Maestros Bilin-
gües exigía los siguientes requisitos:

a. Ser indígena originario de la región en que se utilizan sus
servicios.
b. Dominar el idioma español, la lengua indígena de la re-
gión y la variante dialectal de la comunidad en la que pres-
tará sus servicios.
c. Haber cursado en forma completa la educación media bá-
sica. Además de estos requisitos, los aspirantes deberían pre-
sentar un examen de conocimientos generales y una prueba
psicológica, una carta de buena conducta por las autoridades
de su comunidad y –en el caso de los varones mayores de
17 años– la cartilla de servicio militar liberada (Martínez,
2015:107).

A pesar de la existencia de documentos que reglamentaban el proceso 
de selección de los maestros, a juicio de Martínez (2015), la asignación 
se realizaba por razones de parentesco, amiguismo, porque se “sabía que 
hablaba el idioma” o porque necesitaba el trabajo, y no necesariamente 



57

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

porque cumpliera con los requisitos antes descritos, lo cual dejaba en en-
tredicho la calidad de los docentes y, por tanto, la calidad de la enseñanza 
impartida a la población indígena.

Alianza Nacional de Profesionistas Indígenas Bilingües (ANPIBAC)
A lo largo de toda su historia, la educación indígena se ha caracte-

rizado por ser de menor calidad en comparación con la educación que 
recibe la población mestiza, y tiene carencias significativas en materia 
de infraestructura, personal docente, adecuación curricular, entre mu-
chas otras. En la década de 1970, algunos maestros bilingües buscaban 
evitar el reto y sobrecarga de trabajo que demandaba la enseñanza en 
las comunidades rurales; a diferencia de ellos, otros decidieron hacer 
frente a las problemáticas cotidianas, e iniciaron encuentros naciona-
les en los que se discutían las posibilidades de mejorar la educación 
indígena; a partir de estos encuentros, en 1976 se creó la Alianza Na-
cional de Profesionales Indígenas Bilingües, A.C. (ANPIBAC) (Dietz, 
1999a).

Desde su creación, la ANPIBAC estuvo estrechamente ligada a las 
autoridades educativas de la SEP, planteándose como objetivo, “cola-
borar con las instituciones que realizan acciones de desarrollo en las 
comunidades indígenas y fortalecer con su participación la unidad na-
cional” (Dietz, 1999a:286). Este tipo de planteamientos muestra una 
visión muy institucionalizada por parte de los maestros indígenas, lo 
que lleva a Dietz (1996) a plantear que este gremio de maestros, más 
que buscar mejoras para la educación indígena, pretendía defender sus 
intereses frente a la SEP; en palabras de Dietz (1996:74), la ANPIBAC 
era “un sindicato de la élite indígena ilustrada”; Bello (2009) comparte 
esta opinión cuando afirma que estos profesionales tenían la intención 
de ocupar puestos directivos en los organismos y programas indíge-
nas.

Una de las iniciativas más notables de la ANPIBAC fue el proyecto 
de reforma a la educación indígena bilingüe y bicultural, que proponía 
un sistema de formación basado en la cultura propia de cada comu-
nidad, la colectividad y el respeto a la naturaleza. Aunque el proyecto 
se oficializó en 1982, bajo la presidencia de Miguel de la Madrid, y se 
crearon escuelas bilingües, hubo una mínima inversión en material 
didáctico y personal cualificado, de ahí que los logros alcanzados se 
debieran principalmente al ingenio de los maestros ubicados en las 



58

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

regiones indígenas (Dietz, 1999a). Por otra parte, la ANPIBAC poco a 
poco se fue desintegrando y fue marginada de las estrategias guberna-
mentales cuando algunos maestros indígenas intentaron separarse de 
la institucionalidad para defender a sus comunidades de origen. Solo 
quienes se mantuvieron leales al régimen y desarrollaron exclusiva-
mente actividades educativas, consiguieron establecerse en el medio 
urbano y ocupar plazas importantes en la SEP (Dietz, 1996).
Educación indígena bilingüe bicultural

En el gobierno de Adolfo López Mateos la educación fue una de las 
áreas con mayor incremento presupuestal, lo cual benefició también a 
la educación indígena. En 1963, tras varios intentos de llevar educación 
pertinente a las comunidades, se creó la educación bilingüe bicultural y 
con ello el Servicio Nacional de Promotores Culturales y Maestros Bi-
lingües, a cargo de la Secretaría de Educación Pública (Bello, 2009). El 
cambio paulatino que se propuso la SEP, con la nueva metodología de 
introducir un método bilingüe a través de la participación de profesores 
bilingües, empezó a tomar forma después de la Sexta Asamblea de Edu-
cación de 1964, cuando se aprobó “La política educativa nacional para 
las regiones interculturales” (Bello, 2009:5).

Con esta política se destacó la importancia de la educación bilingüe 
bicultural ya que hubo un tránsito de la castellanización al reconoci-
miento de la formación bilingüe, a pesar de que no se presentaron cam-
bios en los contenidos. Por su parte, Bello (2009) sostiene que, desde 
1964, en verdad “se empieza a hablar de una educación bilingüe, pues 
a partir del tercer grado se pasaba a la enseñanza del español como se-
gunda lengua y a la enseñanza de los demás contenidos de la educación 
elemental” (Bello, 2009:5).

En esta etapa de la educación indígena, muchos profesores bilingües 
eran jóvenes de las mismas comunidades y los promotores culturales 
recibieron capacitación por parte del Servicio Nacional de Promotores 
Culturales y Maestros Bilingües, creado en 1964. Para ejercer como pro-
motor se debía tener la primaria concluida por lo menos; y para ser pro-
fesor se requería la secundaria y un buen dominio del español y la lengua 
indígena del lugar en el que fuera a impartir las clases (Dietz, 1999a).

Las funciones de los promotores se limitaban a la alfabetización en 
lengua indígena y a una primera castellanización oral en los primeros 
grados de primaria; mientras que los profesores bilingües impartían 
la docencia en estos mismos grados (Dietz, 1999a). En el marco de la 



59

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

educación bilingüe bicultural, en 1971 se creó la Dirección General de 
Educación Extraescolar en el Medio Indígena, cuya función principal 
fue: “promover el servicio nacional de promotores culturales y maestros 
bilingües extraídos de las propias comunidades indígenas y hablantes de 
lengua originaria” (Hernández, s.f.:). Con la educación indígena bicultu-
ral, además de proporcionar educación pertinente a los modos de vida 
indígena, se buscaba la revitalización cultural de los pueblos originarios 
de México, mediante la exposición de sus tradiciones, su vestimenta y 
sus expresiones culturales.

Los dos ejes que cimentaban la educación bilingüe bicultural eran la 
cultura y la lengua, ya que eran los elementos fundamentales en la trans-
misión de los valores y la memoria colectiva de los pueblos. No obstante, 
en términos prácticos, para la aplicación del modelo de EBB, la multipli-
cidad de lenguas y culturas indígenas presentes en el país se convirtió en 
el principal reto, toda vez que no se contaba con el personal capacitado, 
los materiales pedagógicos y mucho menos con la adecuación curricular 
para atender esta gran heterogeneidad de pueblos indígenas. Finalmen-
te, el modelo no logró satisfacer a plenitud las necesidades educativas 
requeridas por los pueblos indígenas.

Enfoque intercultural bilingüe
En 1996, como resultado del reconocimiento de México como país 

pluricultural en 1992, la firma del convenio 169 de la OIT y las nuevas 
presiones del EZLN en 1994, el modelo de educación bilingüe bicultural 
cambió su denominación a Educación Intercultural Bilingüe (EIB); sin 
embargo fue hasta 2001, con la creación de la Coordinación General de 
Educación Intercultural y Bilingüe (CGEIB), que la educación indígena 
experimentó algunas reformas, con el objetivo de proporcionar educa-
ción pertinente, intercultural y bilingüe a los indígenas en todos los ni-
veles.

Bajo este enfoque, además de ofrecer instrucción a los pueblos indí-
genas, se pretendió mejorar la calidad de vida de las comunidades, crear 
relaciones más igualitarias entre las distintas culturas que conviven en el 
país y promover el respeto por las diferencias (Arcos, 2007). De acuerdo 
con la CGEIB, la interculturalidad debía ser entendida como:

Una perspectiva que parte del reconocimiento de las diver-
sas identidades culturales y múltiples formas de construc-
ción del conocimiento que existen en el mundo. Transita ha-



60

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

cia la convicción de que la convivencia pacífica y respetuosa 
en esta multiculturalidad, solo puede lograrse mediante un 
ejercicio de negociación y evaluación crítica de lo que impli-
can estas diferencias culturales y lingüísticas, bajo principios 
de equidad (2017: 2).

A partir de esta concepción de la interculturalidad, la CGEIB se plan-
teó promover educación de calidad, equitativa y con participación social 
en todos los niveles educativos y para todos los pueblos indígenas del 
país. Según Arcos (2007:28) los objetivos que persigue la CGEIB, se pue-
den resumir en:

t�.FKPSBS�MB�DBMJEBE�EF�MB�FEVDBDJØO�EFTUJOBEB�B�QPCMBDJPOFT�
indígenas. Respetando su cultura y lengua.
t�1SPNPWFS� MB�FEVDBDJØO�JOUFSDVMUVSBM�CJMJOHàF�EFTUJOBEB�B�
poblaciones indígenas a todos los niveles educativos (pre-
primaria, primaria, secundaria, media superior y superior).
t� %FTBSSPMMBS� VOB� FEVDBDJØO� JOUFSDVMUVSBM� QBSB� UPEPT� MPT�
mexicanos.

Para cumplir con estos propósitos, desde la CGEIB, misma que es 
parte de la SEP, se impulsaron varias iniciativas, como la creación de es-
cuelas bilingües interculturales y universidades interculturales, así como 
la formación de docentes indígenas y la investigación en educación in-
tercultural, entre otras.

En el caso de los niños que asistían a las escuelas indígenas distribui-
das a lo largo de todo el país, la EIB propuso que la enseñanza se hiciera 
en su lengua materna, reconociéndola con el mismo valor que las demás 
lenguas que se hablaban en territorio mexicano. En función de este ob-
jetivo, profesores, personal directivo y todo el personal de subsistencia 
educativo tenían la responsabilidad de ofrecer educación intercultural 
que fomentara el respeto y la convivencia entre culturas (Arcos, 2007). 
De acuerdo con los planteamientos de la CGEIB, además del compro-
miso del personal académico, la EIB requería de la incorporación de 
materiales, centros educativos y programas bilingües que reflejaran la 
diversidad y la valoración de la propia cultura.

A más de dos décadas del proyecto de EIB, los avances logrados se 
reflejan principalmente en la ampliación de la matrícula escolar en los 
primeros grados de enseñanza, más no en calidad y pertinencia cultural. 
En el periodo escolar 2016-2017, las cifras de la SEP reportaron la exis-
tencia de 10,195 primarias indígenas, con un total de 808,046 estudian-



61

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

tes en todo el país. Sin embargo, en ese mismo periodo, el Instituto Na-
cional para la Evaluación de la Educación (INEE) presentó un informe 
que dejaba al descubierto las graves carencias de la EIB en el país; entre 
los principales hallazgos destacan:

t�-B�&*#�OP�DVFOUB�DPO�NBUFSJBMFT�FEVDBUJWPT�QBSB�UPEBT�MBT�
lenguas indígenas y menos aún para las lenguas minorita-
rias. Además, los libros de texto en lenguas indígenas solo 
llegan hasta cuarto de primaria.
t�-PT�MJCSPT�Z�FM�NBUFSJBM�FEVDBUJWP�RVF�VTBO�MPT�QSPGFTPSFT�
indígenas está desactualizado, y gran parte de estos recursos 
se basan en el plan de estudios de 1993.
t� -BT� FTDVFMBT� JOEÓHFOBT
� VCJDBEBT�NBZPSJUBSJBNFOUF� FO� FM�
medio rural, están en pésimas condiciones en términos de 
infraestructura.
t�$FSDB�EFM�����EF� MBT�FTDVFMBT�BOBMJ[BEBT�QPS�FM�*/&&�OP�
cuenta con baño y un 20% no tiene mobiliario suficiente 
para todos los alumnos.
t�4PMP�FO�FM�����EF�MPT�DBTPT�MB�MFOHVB�EF�MPT�NBFTUSPT�DPJO-
cide con la de los alumnos.

Estas son solo algunas de las muchas adversidades que enfrenta el 
modelo de educación indígena en México, y que a lo largo de los años 
han sido expuestas por académicos e investigadores que ven con preocu-
pación las altas tasas de pobreza e inequidad que sufre la población in-
dígena. En ese sentido, Silvia Schmelkes (2011) denunció el inadecuado 
funcionamiento de las escuelas indígenas, debido al ausentismo y falta 
de preparación de los docentes indígenas, a las malas condiciones de 
infraestructura y equipamiento de las escuelas, a la falta de participación 
de las propias comunidades en el diseño del currículo escolar, así como a 
la ausencia de educación intercultural en los grados superiores. 

Los señalamientos anteriores muestran problemáticas que no han 
sido superadas a lo largo de las décadas en que se ha intentado dar for-
ma a un modelo de educación indígena. Desde los primeros proyectos 
educativos como la Casa del Estudiante Indígena, el Proyecto Tarasco y 
la misma EIB, el fin último ha sido la castellanización y la integración de 
los pueblos indígenas; la deficiente calidad del modelo intercultural ac-
tual así lo demuestra y pone de manifiesto que la educación diferenciada, 
diseñada con y para la comunidad, pensada para ofrecer alternativas de 
desarrollo y mejor la calidad de vida y dotar de mayores oportunidades 



62

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

a los pueblos indígenas en México, está lejos de ser un tema prioritario 
para las autoridades educativas a nivel federal y estatal.

3. Programas para la atención de la educación bilingüe

Programa Asesor Técnico Pedagógico y para la Atención Educativa a la 
Diversidad Social, Lingüística y Cultural (PAED)

El Programa Asesor Técnico Pedagógico y para la Atención Educativa 
a la Diversidad Social, Lingüística y Cultural (PAED) inició operaciones 
en 1998, bajo la Dirección General de Educación Indígena (DGEI). En 
sus inicios, se creó como un proyecto para atender niños y niñas indíge-
nas con un enfoque intercultural; posteriormente, en el año 2003 surgió 
la figura del Asesor Técnico Pedagógico (ATP) (Diario Oficial de la Fe-
deración, 2013); a partir de entonces, las funciones del ATP se enfocan 
principalmente en la asesoría de docentes que se desempeñan en las es-
cuelas indígenas; adicionalmente, realizan tareas de planeación y didác-
tica en el aula, diseñan instrumentos de evaluación, gestionan proyectos 
escolares y detectan problemáticas relacionadas con la función docente.

A raíz de los informes presentados por los asesores y ante la gran di-
versidad lingüística y cultural del país (lo que sugiere grandes retos para 
los docentes indígenas), en el año 2011 el Programa de Asesores Técni-
cos Pedagógicos se amplió con el componente de la Atención Educativa 
a la Diversidad Social, Lingüística y Cultural (PAED). En 2014, el PAED 
junto con otros seis programas dieron origen a lo que actualmente se 
conoce como Programa para la Inclusión y la Equidad Educativa.

Hasta el año 2014, cuando operó de forma independiente, el objetivo 
del PAED fue “Contribuir a mejorar el nivel de logro educativo de las 
niñas y los niños que asisten a escuelas de Educación Primaria Indíge-
na, mediante la atención educativa a la diversidad, con pertinencia lin-
güística y cultural” (Diario Oficial de la Federación, 2013). Este objetivo 
evidencia la falta de una atención educativa pertinente para la población 
con diversidad lingüística y cultural en situación de dispersión geográfi-
ca (Diario Oficial de la Federación, 2013).

De acuerdo con las reglas de operación, el programa estaba diseñado 
para atender a las y los docentes de educación inicial, preescolar y pri-
maria indígena frente a grupos de los 125 municipios con menor índice 
de desarrollo humano y con alta marginación social, de los 24 estados 



63

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

donde operaba el programa.
Para cumplir con las metas del programa, se ofrecían dos tipos de 

apoyo: el académico pedagógico y el económico. El apoyo académico 
pedagógico consistió en acciones impulsadas por la DGEI o por las AEL 
(Autoridad Educativa Local) y la AFSEDF (Administración Federal de 
Servicios Educativos en el Distrito Federal), en coordinación con la 
DGEI, para desarrollar propuestas curriculares, profesionalizar, actuali-
zar y dotar de materiales en los procesos de formación de las y los Ase-
sores Académicos de la Diversidad Social, Lingüística y Cultural (AAD) 
y Coordinadores de AAD (CAAD), así como a las y los docentes de edu-
cación inicial, preescolar y primaria indígena frente a grupo.

Por otra parte, el apoyo académico económico consistió en el otor-
gamiento de fondos para que los AAD cubrieran los gastos de traslado 
y alimentación en el cumplimiento de sus jornadas de asesorías, y para 
que los CAAD realizaran las acciones de seguimiento académico, peda-
gógico y administrativo del PAED.

Cabe señalar que durante el tiempo que el programa PAED operaba 
con independencia, fue objeto de algunas evaluaciones de desempeño, 
de proceso, de consistencia y resultados; sin embargo, durante sus más 
de 14 años de funcionamiento no se registraron evaluaciones de impac-
to. Así, de acuerdo con informes del Consejo Nacional de Evaluación de 
la Política de Desarrollo Social (CONEVAL, 2011; CONEVAL, 2013) lo 
anterior se debe a la ausencia de presupuesto del programa, así como a 
la falta de continuidad en los procesos de elaboración de la metodología 
de la evaluación. Lo más próximo a una evaluación de impacto que tuvo 
el programa fueron encuestas de percepción aplicadas a los beneficia-
rios, lo cual claramente es un instrumento insuficiente para evaluar si se 
produjeron mejoras en la labor docente y si éstas se deben a los servicios 
prestados por el programa.

En 2007, la Universidad Pedagógica Nacional analizó las fortalezas y 
debilidades del Programa de Atención Educativa a la Diversidad Social, 
Lingüística y Cultural; entre los resultados de este ejercicio se destaca 
que el programa tenía claramente definida la problemática y la población 
objetivo. Además, a la fecha de la evaluación se había cumplido más del 
100% de las metas de cobertura, y se habían atendido sugerencias en 
materia de diseño e implementación hechas por evaluaciones externas 
en años anteriores, con el objetivo de mejorar sus servicios (El Colegio 
de México, 2009). Sin embargo, entre sus debilidades se observa que, 



64

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

para ese entonces, el programa no contaba con estrategias de planeación 
de corto, mediano y largo plazos, y mucho menos con mecanismos de 
evaluación de impacto.

Por parte del CONEVAL, se realizaron dos evaluaciones de desempe-
ño del PAED, en los periodos 2010-2011 y 2012-2013, y entre los resul-
tados se tiene que:

1) En general, en los dos periodos evaluados, el programa ha
sido calificado con un desempeño satisfactorio. Se destaca
su pertinencia para reducir la brecha de acceso y desempe-
ño educativo en la población indígena en ciclo de educación
básica (CONEVAL, 2010-2011).
2) Para el año 2011 el programa incorpora el componente de
atención educativa a la diversidad social, lingüística y cultu-
ral, lo cual mejora las probabilidades de impulsar la educa-
ción con pertinencia cultural, ampliando la cobertura a más
entidades federativas y a más sectores representativos de la
diversidad social y cultural del país (CONEVAL, 2010-2011).
3) En los dos periodos evaluados se resalta que el programa
ha contribuido a mejorar los resultados de las pruebas EN-
LACE en las escuelas indígenas.
4) Las dos evaluaciones muestran aumento de la cobertura
de la población objetivo, la cual se ha mantenido durante los
últimos años del programa.
5) El programa promueve la participación activa de los do-
centes en la reflexión de los contenidos aplicados por el pro-
grama; además, recupera conocimientos tradicionales y pro-
mueve la participación de los padres de familia en el proceso
(CONEVAL, 2010-2011).
6) En la evaluación de 2010-2011 se propuso como aspecto
de mejora, incorporar la formación docente en intercultura-
lidad, aspecto que fue atendido incorporando cursos al ca-
tálogo de formación continua en esta materia (CONEVAL,
2012-2013).
7) En 2012 se amplió la cobertura del programa a escuelas de
educación preescolar, atendiendo un total de 1942 docentes
de educación preescolar para el año 2013 (CONEVAL, 2012-
2013).
8) De acuerdo con las evaluaciones del CONEVAL, los re-



65

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

tos y desafíos del programa giran en torno a la necesidad 
apremiante de realizar evaluaciones que midan su impacto: 
“El programa debe de hacer una evaluación de impacto y 
documentar el grado en que las asesorías cambian las prác-
ticas docentes y el grado en el que este cambio logra mejorar 
el rendimiento académico y las competencias lingüísticas y 
culturales de los estudiantes” (CONEVAL, 2012-2013:3).
9) En la misma evaluación (CONEVAL, 2012-2013) se ad-
vierte que es necesario focalizar y reducir los temas que
abordan los asesores durante las asesorías, ya que la gran
dispersión por temas y subtemas que se abordaban a la fecha
de la evaluación, limitaban el logro de los resultados.
10) Otro desafío importante para este programa, según los
informes del CONEVAL es mejorar el diagnóstico que tiene
el programa sobre las necesidades, competencias y prácticas
de los maestros.

Padrón de beneficiarios 
El programa cuenta con registro de padrón de beneficiarios a partir 

de 2008 y hasta 2012, y cabe recordar que operó hasta 2013 y en el año 
siguiente pasó a formar parte del programa para la inclusión educativa. 
Durante el periodo que se tiene registro, de acuerdo con las cifras de la 
Dirección General de Educación Indígena, se atendió a 3,947 profesores 
en los 24 estados donde el programa tenía cobertura.



66

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Como se observa en la gráfica anterior, el número de beneficiarios 
durante los años de operación del programa se mantuvo constante y úni-
camente en 2011 se observa un ligero aumento. Sin embargo, para el 
2012 disminuye nuevamente e, incluso, algunos estados que habían sido 
favorecidos en años anteriores, en 2012 no cuentan con registro de bene-
ficiarios; es el caso de estados como Nayarit, Oaxaca y Sonora. Dentro de 
los estados con mayor número de beneficiarios se encuentran Chiapas, 
Oaxaca, Puebla, Guerrero, Veracruz e Hidalgo.

䝲  楣 愠 ㄮ ⁂ 敮 敦 楣 楡 物 潳 ⁤ 敬 ⁐AED, 2008-2012

N
° 

D
E 

BE
N

EF
IC

IA
RI

O
S

1000

900

800

700

600

500

400

300

200

100

0
2008 2009 2010 2011 2012

PERIODO

915

754
727 729

822

Fuente: Elaboración propia con datos de la Dirección General de Educación Indígena

䝲  楣 愠 ㈮ ⁂ 敮 敦 楣 楡 物 潳 ⁤ 敬 ⁐AED, 2008-2012

337

346

373

446

517

724

Hidalgo Veracruz Guerrero Puebla Oaxaca Chiapas

337 346 373 446 517 724

Fuente: Elaboración propia con datos de la Dirección General de Educación Indígena



67

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

A pesar de ser un programa que pretendía atender a 24 de las 32 en-
tidades federativas, y cuya población objetivo se encuentre en lugares de 
difícil acceso, el presupuesto otorgado al programa fue modesto consi-
derando la problemática que se pretendía resolver. A continuación, se 
muestra el presupuesto ejercido por el programa en el periodo 2007-
2012.

䝲  楣 愠 ㌮ ⁐ 牥 獵 灵 敳 瑯 ⁥ 橥 牣 楤 漠 灯 爠 敬 ⁐ 牯 杲 慭
 Asesor Técnico Pedagógico

Pr
es

up
ue

st
o 

ej
er

ci
do

120

100

80

60

40

20

0

Periodo

23,72

100,14

䙵 敮 瑥 㨠 䥮 景 牭 攠 摥 ⁬ 愠 䕶 慬 畡 捩  ⁅ 獰 散  楣 愠 摥 ⁄ 敳 敭 灥  ′012-2013, Programa Asesor 
Técnico Pedagógico y para la Atención Educativa a la Diversidad Social, Lingüística y Cultural

2008 2009 2010 2011 20122007

111,6
107,81 106,58 103,63

Programa de Beca de Apoyo a la Educación Básica de Madres Jóvenes 
y Jóvenes Embarazadas11  (PROMAJOVEN)

En 2004 se creó el programa Becas de Apoyo a la Educación Básica de 
Madres Jóvenes y Jóvenes Embarazadas (Promajoven), que continúa vi-
gente y es operado por la DGEI desde 2010. El Promajoven tiene cober-
tura nacional y es ejecutado en las entidades federativas y la Ciudad de 
México (antes Distrito Federal), por las Coordinaciones Estatales Pro-
majoven (CEP) y la Coordinación en el Distrito Federal de Promajoven 
(CDFP) respectivamente. 

De acuerdo con las reglas de operación del Programa Nacional de 

11 Cabe señalar que este programa está dirigido a todas las madres adolescentes y jóvenes, 
embarazadas o que ya son madres, que están en riesgo de abandonar la escuela, de estado civil 
indistinto (solteras, casadas, viudas, divorciadas y unión libre), que tengan entre 12 y 18 años 11 
meses de edad (al momento de registrarse a la beca) y que se encuentren estudiando la educación 
básica, independientemente de que no sea indígena. El motivo por el que se consideró en el 
presente escrito, es porque las mujeres indígenas tienen mayores probabilidades de abandonar 
los estudios si se embarazan a temprana edad.



68

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Becas (2018), el objetivo de Promajoven es “Otorgar becas a niñas y ado-
lescentes en contexto de vulnerabilidad agravada por el embarazo y la 
maternidad temprana, para el acceso, permanencia y conclusión de su 
educación básica” (Diario Oficial de la Federación, 2018:23).

Por lo tanto, la población objetivo del programa son “adolescentes 
de estado civil indistinto, que sean madres o se encuentren en estado 
de embarazo, cuya edad de ingreso esté comprendida entre los 12 y 18 
años 11 meses de edad” (Diario Oficial de la Federación, 2018:75), y en 
algunos casos excepcionales, se acepta a menores de 12 años que sean 
madres o se encuentren en estado de embarazo. También pueden ser 
beneficiarios del programa madres y padres jóvenes estudiantes de algún 
Instituto de Educación Media Superior de la Ciudad de México– (IEMS) 
participante del programa.

Para las madres y jóvenes embarazadas de entre 12 y 18 de edad, el 
monto de la beca es de $850, los cuales se entregan mensualmente hasta 
por 10 meses en el ejercicio fiscal. Para las madres y padres jóvenes estu-
diantes de las IEMS, el monto y tipo de apoyo dependen de los términos 
de la convocatoria; “la beca podrá ser monetaria o en especie, lo que 
será previsto en la(s) convocatoria(s) que para tal efecto se emita(n), o 
en el instrumento jurídico respectivo” (Diario Oficial de la Federación, 
2018:79).

Durante sus 14 años de vigencia se han aplicado diferentes evalua-
ciones internas y externas de diseño, procesos, consistencia y resultados. 
Inicialmente, las evaluaciones fueron realizadas directamente al progra-
ma Promajoven, y a partir del 2012 se hace al Programa Nacional de 
Becas (PNB), que agrupa más de 105 tipos de becas destinadas a diversos 
grupos de población en todo el país. Las distintas evaluaciones destacan 
el aporte positivo que tiene este programa sobre un grupo de población 
tan vulnerable, como lo es el que conforman las jóvenes madres y em-
barazadas de bajos recursos, toda vez que mejora sus posibilidades edu-
cativas, y en el largo plazo puede romper los círculos de pobreza. Aun 
así, el programa no está exento de debilidades y tiene varios aspectos de 
mejora, algunos se los cuales se describen a continuación: 

La evaluación externa hecha por la UNAM (2012) destaca entre los 
principales problemas del programa, la ausencia de mecanismos institu-
cionalizados para hacer la trasferencia de recursos en las entidades fe-
derativas, lo cual retrasa los pagos a las beneficiarias. Los recursos son 
distribuidos de la Federación a los estados, y éstos últimos los distri-



69

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

buyen a nivel municipal entre las becarias; sin embargo, cada entidad 
federativa tiene distintos niveles de gestión y métodos para realizar los 
pagos correspondientes a la beca (lo cual no se encuentra estipulado en 
la planeación del programa), lo que hace que en algunos estados la en-
trega del dinero presente mayor retraso, ya sea por la falta de cajeros 
automáticos cercanos a las beneficiarias, o porque la entrega del dinero 
se hace en efectivo en centros de atención lejanos a las áreas rurales, o 
por los problemas de comunicación con las beneficiarias, entre otras di-
ficultades (UNAM, 2012).

A una conclusión similar llegan los evaluadores del PNB (2017:24) 
para el componente de Promajoven, al indicar que, por la lejanía de las 
pequeñas localidades de áreas rurales, el programa debe explorar medios 
alternativos para el pago de las becas, con el propósito de que los recur-
sos lleguen a tiempo a las beneficiarias.

Lo anterior está íntimamente asociado con la escasez de recursos 
humanos y financieros, lo que impide que el programa opere de mejor 
manera; “las entidades federativas muestran un bajo nivel de correspon-
sabilidad con el programa, por lo que se destina una cantidad limitada 
de recursos humanos y financieros” (UNAM, 2012:144-145).

Otra de las principales debilidades detectadas en esta evaluación fue 
en materia de difusión del programa. Parte de la población objetivo son 
jóvenes indígenas de escasos recursos en situación de vulnerabilidad; no 
obstante, el material de difusión está escrito totalmente en español, “se 
nota que los carteles, folletos y spots y demás materiales, se encuentran 
editados por completo en español, y en algunos casos, en algún lenguaje 
que no parece accesible a la población potencial, máxime a aquellas que 
hablan lengua indígena” (UNAM, 2012:254). Esta situación evidencia la 
ausencia de un diagnóstico sociocultural de la población objetivo, que 
contribuiría a construir un perfil adecuado de las potenciales beneficia-
rias, y a utilizar medios de difusión pertinentes que atiendan sus carac-
terísticas lingüísticas, sociales y culturales.

De igual manera, la Evaluación de Consistencia y Resultados 2011-
2012, (CONEVAL-SEP, 2011-2012) menciona la importancia de que el 
programa realice evaluaciones que incluyan trabajo de campo con las 
beneficiarias, con el fin de “conocer el efecto causal del programa y su 
eficiencia, así como el nivel de satisfacción de las becarias” (CONE-
VAL-SEP, 2011-2012:2). Lo anterior se refiere específicamente a la au-
sencia de evaluaciones de impacto, mismas que hasta la fecha no se han 



70

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

realizado, debido a que no se cuenta con presupuesto para ello.
Dentro de las fortalezas de Promajoven, de acuerdo con las distintas 

evaluaciones, se encuentra la alineación de sus objetivos con los objeti-
vos de los planes de desarrollo nacional y los Objetivos de Desarrollo del 
Milenio, ya que apunta de forma directa a la consecución de la igualdad 
de género. Adicionalmente, en una encuesta de percepción realizada por 
la evaluación de la UNAM (2012), las beneficiarias del programa otor-
gan una alta valoración a la lucha por la equidad. En otra de las evalua-
ciones (CONEVAL-SEP, 2011-2012) se menciona lo siguiente:

Su valoración final relacionada con un puntaje alto, nos per-
mite afirmar que nos encontramos frente a un programa 
bien estructurado y que funciona a favor de una población 
muy vulnerable que ha sido olvidada por muchos gobiernos 
durante varios sexenios: las madres jóvenes y las jóvenes/ni-
ñas embarazadas (CONEVAL-SEP, 2011-2012:4).

Luego de lo anteriormente expuesto, es posible concluir que, pese a las 
dificultades que presenta el programa a nivel operativo, es una estrategia 
necesaria y pertinente para atender una grave problemática por la que 
atraviesan miles de jóvenes en México, que ven limitadas sus oportuni-
dades de estudio, laborales y de empoderamiento cuando son madres a 
temprana edad, más aún en el caso de jóvenes indígenas y campesinas 
quienes de por sí cargan con desventajas históricas que impiden romper 
círculos de pobreza.

Padrón de beneficiarias
A partir de 2010 se tiene registro del padrón de beneficiarias de este 

programa, y desde 2011 las cifras se encuentran desagregadas por nivel 
de escolaridad y modalidad. En los ocho años de que se tiene registro, 
de acuerdo con la información del sitio web oficial del programa, se han 
ofrecido apoyos a 113,861 beneficiarias. Como se muestra en la siguiente 
gráfica, el número de beneficiarias fue en aumento hasta el año 2015; a 
partir de entonces se observa un descenso en el número de becas ofreci-
das, lo cual coincide con la disminución del presupuesto que ha venido 
sufriendo el programa (ver gráficas 4 y 5).



71

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

䝲  楣 愠 㐮 ⁐ 慤 狳 渠 摥 ⁢ 敮 敦 楣 楡 物 慳 ⁤ 敬 ⁐ 牯 浡 橯 癥 測 ′010-2017

Periodo

Fuente: Elaboración propia con datos de la Dirección General de Educación Indígena

2010 2011 2012 2016 20172013 2014 2015

9845

12354

14021

17094
17752

16780

13636

12379
仺

浥
牯

⁤
攠

⁢
敮

敦
楣

楡
物

慳

$140.000.000.00

$120.000.000.00

$100.000.000.00

$80.000.000.00

$60.000.000.00

$40.000.000.00

$20.000.000.00

$0.00
2010 2011 2012 20162013 2014 2015

PR
ES

U
U

ES
TO

 A
SI

G
N

A
D

O

Periodo

Fuente: Elaboración propia con datos de la Dirección General de Educación Indígena

䝲  楣 愠 㔮 ⁒ecursos erogados en el Promajoven, 2010-2017



72

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Chiapas, Michoacán, Guerrero y Veracruz son los estados con ma-
yor número de beneficiarias, lo cual es congruente con la focalización 
del programa, que tiene como población preferencial a madres jóvenes 
y jóvenes embarazas de los municipios con alto grado de marginalidad.

䝲  楣 愠 㘮 ⁅ 獴 慤 潳 ⁣ 潮 ⁭ 慹 潲 ⁮ 舘 敲 漠 摥 ⁢ 敮 敦 楣 楡 物 慳
del Promajoven 2010-2017

103305605

87978347

2669

Yucatan

2669

Veracruz

5605

Guerrero

8347

Michoacan

8797

Chiapas

10330

Fuente: Elaboración propia con datos de la Dirección General de Educación Indígena

Por nivel de escolaridad, durante los últimos siete años se han entre-
gado beneficios a jóvenes de secundaria principalmente. En los últimos 
siete años se han entregado 84,457 becas a jóvenes de este nivel escolar.

䝲  楣 愠 㜮 ⁎ 舘 敲 漠 摥 ⁪  敮 敳 ⁢ 敮 敦 楣 楡 物 慳 ⁤ 敬 ⁐ 牯 浡 橯 癥 渠
y nivel de escolaridad

Fuente: Elaboración propia con datos de la Dirección General de Educación Indígena

N
° 

D
E 

BE
N

EF
IC

IA
RI

O
S

90000

80000

70000

60000

50000

40000

30000

20000

10000

0

Nivel Escolar
Alfabetización Primaria Secundaria

5639

12993

84457



73

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

También desde 2011 el programa cuenta con información organizada 
por modalidad de estudio: escolarizada y no escolarizada. En la gráfica 8 
se observa que las becas se entregan mayoritariamente en la modalidad 
no escolarizada. Esta modalidad es una alternativa educativa para zonas 
rurales e indígenas que ofrece orientación y atención a madres y padres 
de familia sobre pautas y prácticas de crianza de los hijos (Secretaría de 
Educación Pública, 2013).

Fuente: Elaboración propia con datos de la Dirección General de Educación Indígena

䝲  楣 愠 㠮 ⁎ 舘 敲 漠 摥 ⁪  敮 敳 ⁢ 敮 敦 楣 楡 物 慳 ⁤ 敬 ⁐ 牯 浡 橯 癥 渠
por modalidad educativa

Escolarizada No escolarizada

89264

14752

Programa de Educación Básica para Niños y Niñas de 
Familias Jornaleras Agrícolas Migrantes (PRONIM)

El programa inició operaciones en 1997 y, al igual que el PAED, el 
PRONIM funcionó hasta 2013 de forma independiente, hasta que se 
integró al Programa para la Inclusión y la Equidad Educativa. En la ac-
tualidad el programa sigue a cargo de la DGEI, y tiene como objetivo 
“Beneficiar a centros de educación migrante, con acciones de fortaleci-
miento académico, contextualización y equipamiento específico” (Dia-
rio Oficial de la Federación, 2017b). 

Hasta el año 2013, el programa tuvo cobertura en 25 entidades fede-
rativas, y en la actualidad, como parte del Programa para la Inclusión y 
la Equidad Educativa, tiene cobertura en las 31 entidades federativas y la 
Ciudad de México; para su ejecución, los subsidios son transferidos a los 
gobiernos de las entidades federativas, de acuerdo con las asignaciones 
del Presupuesto de Egresos de la Federación (PEF), y son las Autorida-



74

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

des Educativas Locales (AEL), las encargadas de entregar los bienes y 
servicios que ofrece el programa a los beneficiarios finales; en este caso, 
niños y niñas de familias jornaleras agrícolas migrantes y/o asentadas 
que requieren educación básica. El programa recibe tres tipos de apoyo:

Apoyo técnico La DGEI, proporciona asesoría y acompañamiento a 
las AEL con relación a la normatividad para operar el programa y eje-
cutar acciones que contribuyan a alcanzar los objetivos del mismo. En 
este sentido, la asesoría está encaminada a evitar que las escuelas de edu-
cación básica que ofrecen sus servicios en contextos de vulnerabilidad, 
dejen fuera del programa a quienes más necesitan el servicio.

Apoyo financiero: Este apoyo depende del PEF autorizado para el 
programa. El 95% de los recursos se transfiere a los gobiernos de las en-
tidades federativas, y el 5% restante se destina a gastos de operación cen-
tral, desagregados en partidas específicas para gastos de la DGEI.

Gastos de operación local: Del total del presupuesto asignado a las 
entidades federativas para la operación del programa, el 3% de los re-
cursos se puede ejercer para gastos como gasolina, papelería, contraloría 
social, evaluaciones y, en general, para acciones y actividades en los que 
incurran las AEL durante la implementación del programa.

Los criterios para los cuales se deberán gastar los recursos asignados 
a los estados son los siguientes:

t�'PSUBMFDJNJFOUP�BDBEÏNJDP�
t�.BUFSJBMFT�FEVDBUJWPT�EF�BQPZP�BDBEÏNJDP�
t�"DDJPOFT�EF�DPOUFYUVBMJ[BDJØO�
t�"TFTPSÓB�FYUFSOB�
t�"TJTUFODJB�UÏDOJDB�QBSB�MB�PQFSBDJØO�EFM�4*/"$&.�Z�PUSPT�
sistemas informáticos que apoyen al funcionamiento del 
programa.
t�7JÈUJDPT�Z�USBOTQPSUF�QBSB�ĕHVSBT�FEVDBUJWBT�EF�FEVDBDJØO�
migrante que participen en procesos de formación, convo-
cadas por las AEL y/o la DGEI, que por su ubicación geográ-
fica se encuentran alejadas de las zonas urbanas.
t�&RVJQBNJFOUP�FTQFDÓĕDP�
t�"DDJPOFT�FTQFDÓĕDBT�RVF�EFO�QSJPSJEBE�BM�OJWFM�EF�TFDVO-
daria migrante.
t�"QPZP�FDPOØNJDP�QBSB�FM�QFSTPOBM�DBQBDJUBEP�RVF�BUJFOEB�
centros de educación migrante.
t� 1SPZFDUPT� F� JOWFTUJHBDJPOFT� RVF� UFOHBO� DPNP� QSPQØTJUP�



75

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

mejorar la calidad de la educación de la población migrante 
y generar condiciones de equidad e inclusión.
t�4FHVJNJFOUP�Z�BDPNQB×BNJFOUP�B�MBT�BDDJPOFT�SFBMJ[BEBT�
en el marco del programa (Diario Oficial de la Federación, 
2017b).

Evaluaciones del programa
A pesar de ser un programa que opera con recursos federales, su 

funcionamiento y sus resultados varían entre los distintos estados de la 
República, ya que en cada entidad existe una coordinación del PROIN, 
que es la encargada de entregar los servicios educativos a los beneficia-
rios. Además, el contexto socioeconómico y la condición de los estados 
como expulsores o receptores de migrantes son aspectos que inciden en 
el cumplimiento de los objetivos del programa.

Aun así, se han detectado elementos comunes en la operación del 
programa a nivel nacional. Las Evaluaciones Específicas de Desempe-
ño 2010-2011, y 2012-2013 hechas por el CONEVAL resaltaron la baja 
cobertura del programa con respecto a la población potencial; “En los 
últimos dos años, el PRONIM no ha logrado atender a más migrantes, 
ni tampoco que un mayor porcentaje de los alumnos aprueben cuando 
menos tres módulos, a pesar de que se le aumentó substancialmente el 
presupuesto” (CONEVAL, 2012-2013:10).

De igual manera, se resalta la apremiante necesidad de articular el 
programa con otras instituciones que tienen como objetivo reducir las 
desigualdades en materia de oportunidades educativas; especialmente se 
recomienda generar convenios y estrategias con instituciones de salud, 
nutrición y bienestar, ya que la población objetivo enfrenta múltiples 
desigualdades que se deben abordar de manera interdisciplinaria, con 
el fin de ampliar las oportunidades y mejorar la calidad de vida de los 
beneficiarios.

Otra de las debilidades del programa identificado en las diferentes 
evaluaciones es la falta de capacitación permanente de los profesores que 
colaboran con el programa, así como la carencia de materiales educati-
vos que refuercen el enfoque de género para promover el respeto y la 
equidad (CONEVAL, 2010-2011). 

En 2009 se realizó una evaluación externa para los estados que, por 
su posición geográfica y condiciones como receptores de migrantes, son 
considerados como prioritarios en el PRONIM; el resultado fue que, en 



76

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

estados como Morelos, Sinaloa y Michoacán el programa funciona con 
bastante eficiencia, gracias a la buena gestión del PRONIM y a las condi-
ciones laborales que ofrecen las empresas a los jornaleros, lo cual facilita 
la asistencia de los niños a la escuela. En estados como Sinaloa, donde los 
migrantes llegan para trabajar en grandes empresas exportadoras, exis-
ten manuales o protocolos que prohíben el trabajo infantil, lo que per-
mite que los niños migrantes asistan con mayor regularidad a la escuela.

Por otra parte, en estados como Puebla e Hidalgo, donde los mi-
grantes se emplean principalmente en actividades relacionadas con la 
agricultura a pequeña escala, y hay movilidad constante incluso en el 
mismo estado por la temporalidad de los cultivos, la asistencia de los 
niños migrantes es mucho menor, debido, entre otras razones, a la falta 
de regulación en materia de trabajo infantil, a la desarticulación que tie-
ne el programa con otras instituciones, como la Dirección de Educación 
Indígena, y a la falta de continuidad y supervisión de los procesos y del 
personal a cargo de la coordinación del programa (Universidad Autóno-
ma del Estado de Hidalgo-SEP, 2008).

Dentro de las fortalezas identificadas se destaca el trabajo que el pro-
grama ha venido realizando en los últimos años para dar seguimiento y 
registrar la asistencia y aprobación de los módulos por parte de los ni-
ños. Esta labor se ha realizado mediante el Sistema Nacional de Control 
Escolar de Población Migrante (SINACEM), que permite trazar la ruta 
migratoria de los estudiantes y registrar sus logros en todas las escuelas 
a la que asisten (CONEVAL, 2012-2013). 

Además, el programa es de gran importancia para alcanzar objetivos 
de reducción de la pobreza y mayores niveles de equidad, ya que atiende 
un sector de la población muy vulnerable que, por sus condiciones de 
movilidad, ven limitadas sus oportunidades de acceso a servicios edu-
cativos; esta situación, como se ha analizado previamente, aumenta las 
posibilidades de movilidad social, así como los niveles de bienestar y 
calidad de vida.
Padrón de beneficiarios

Aunque el programa inició operaciones desde 1997, en la página ofi-
cial de la Dirección General de Educación únicamente se cuenta con 
registro del padrón de beneficiarios del periodo 2010 al 2012. Se solicitó 
información sobre el registro de los demás años, sin embrago se obtuvo 
como respuesta el redireccionamiento a la página de la DGEI, sin que se 
obtuviera otro dato adicional.



77

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

De los tres años que se tiene registro, suman 147,051 beneficiarios 
distribuidos en 24 entidades federativas. Los estados con mayor número 
de beneficiarios son Sinaloa, Baja California, Nayarit, Guerrero y Sono-
ra. Como se observa, la mayoría de ellos son estados del norte del país, 
ya que la región es muy atractiva para jornaleros migrantes que provie-
nen de otros estados como Oaxaca y Veracruz.

䝲  楣 愠 ㄰ ⸠ 䕮 瑩 摡 摥 猠 捯 渠 浡 祯 爠 滺 浥 牯 ⁤ 攠 扥 湥 晩 捩 慲 楯 猠 摥 氠 偒 低 䥍

Fuente: Elaboración propia con datos de la Dirección General de Educación Indígena

N
° 

D
E 

BE
N

EF
IC

IA
RI

O
S

45000

40000

35000

30000

25000

20000

15000

10000

5000

0

Nivel Escolar
Sinaloa Baja California Nayarit

40489

18350
15677

Guerrero Sonora

14783
11427

䝲  楣 愠 㤮 ⁎ 舘 敲 漠 摥 ⁢ 敮 敦 楣 楡 物 潳 ⁤ 敬 ⁐ 剏 义

Fuente: Elaboración propia con datos de la Dirección General de Educación Indígena

N
° 

D
E 

BE
N

EF
IC

IA
RI

O
S

70000

60000

50000

40000

30000

20000

10000

0

Periodo
2010 2011 2012

61482
52364

33205



78

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

A partir del año 2012, la base de datos del padrón de beneficiarios está 
desagregada por sexo, dando como resultado un total de 15,874 mujeres 
y 17,331 hombres beneficiados con el programa.

䝲  楣 愠 ㄱ ⸠ 仺 浥 牯 ⁤ 攠 扥 湥 晩 捩 慲 楯 猠 摥 氠 偒 低 䥍 ⁰ 潲 ⁳ 數 漠
(datos del 2012)

Fuente: Elaboración propia con datos de la Dirección General de Educación Indígena

52%; 52% 48%; 48%

Mujeres

Hombres

Programa de Apoyo a la Educación Indígena (PAEI)
El Programa de Apoyo a la Educación Indígena opera desde 1970 y 

está a cargo de la Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos 
Indígenas. El programa se enfoca en el acceso y permanencia de la po-
blación indígena en los diferentes niveles del sistema educativo. Median-
te diferentes modalidades de apoyo, el PAEI busca ampliar las oportuni-
dades de los niños y jóvenes indígenas que, por su situación económica 
o por condiciones geográficas, no acceden a servicios educativos.

De acuerdo con las reglas de operación (2017), el programa conside-
ra, principalmente, las siguientes modalidades de atención:

Casa del Niño Indígena: Brinda alimentación, hospedaje y activida-
des complementarias a la población beneficiaria, atendiendo preferente-
mente a aquella que proviene de localidades que no cuentan con servi-
cios de educación.

Comedor del Niño Indígena: Brinda alimentación y actividades 
complementarias a la población beneficiaria que vive en la localidad 
donde se ubica el centro educativo al que asisten.

Casa o Comedor Comunitario del Niño Indígena: El programa 
otorga apoyo a través de instancias estatales, municipales y Organizacio-
nes de la Sociedad Civil (OSC) que operan espacios comunitarios, con 
el propósito de brindar servicio de alimentación y artículos de higiene 



79

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

personal a estudiantes indígenas.
Becas de Educación Superior y Apoyo a Titulación: Se ofrece apoyo 

para estudiantes indígenas que cursen sus estudios de nivel superior.
Este programa trabaja en estrecha coordinación con otros programas 

propios de la CDI y con la Secretaría de Educación Pública (SEP), y es 
esta última la que, junto con una asamblea de padres de familia, designa 
al personal que estará a cargo de las Casas del Niño Indígena. Además, 
como parte del convenio de colaboración del 10 de agosto de 2012 (SEP-
CDI), la SEP tiene la obligación de impartir cursos al personal de las ca-
sas y comedores indígenas sobre temas relacionados con los derechos de 
los niños y jóvenes, así como las obligaciones que tienen como custodios 
de los niños durante el tiempo que están en las casas, y la prevención y 
atención de todo tipo de casos de maltrato que podrían estar sufriendo 
los menores dentro y fuera de las casas y comedores.

El objetivo general que se plantea el programa es “Apoyar la perma-
nencia en la educación de niños y jóvenes indígenas, inscritos en escue-
las públicas, a través de diferentes modalidades de atención, priorizando 
aquellos que no tienen opciones educativas en su comunidad” (Diario 
Oficial de la Federación, 2017a:4).

Como parte de los objetivos específicos, el programa se propone 
(Diario Oficial de la Federación, 2017a:4): 

t�#SJOEBS�TFSWJDJP�EF�IPTQFEBKF�B�MPT�CFOFĕDJBSJPT�RVF�MP�SF-
quieran, a través de las Casas del Niño Indígena, verifican-
do que éstas se mantengan en condiciones de habitabilidad, 
equipamiento y uso adecuado.
t�#SJOEBS�TFSWJDJPT�EF�BMJNFOUBDJØO�B�MPT�CFOFĕDJBSJPT�EF�MBT�
Casas y Comedores del Niño Indígena para contribuir a su 
sano crecimiento y desarrollo, procurando que se tengan las 
condiciones de equipamiento e infraestructura adecuadas.
t�"QPZBS�DPO�BMJNFOUBDJØO�Z�BSUÓDVMPT�EF�IJHJFOF�QFSTPOBM�B�
estudiantes indígenas que se encuentren integrados en espa-
cios operados por instancias estatales, municipales y organi-
zaciones de la sociedad civil, cuya función sea la de promover 
o facilitar la permanencia en la escuela de niños y jóvenes
indígenas.
t�'PNFOUBS�MB�QFSNBOFODJB
�DPOUJOVJEBE
�DPODMVTJØO�Z�UJUV-
lación de la formación educativa de nivel superior de los jó-
venes indígenas.



80

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

El programa tiene cobertura en las siguientes entidades federativas: 
Baja California, Campeche, Chiapas, Chihuahua, Ciudad de México, Du-
rango, Guerrero, Hidalgo, Jalisco, México, Michoacán, Morelos, Nayarit, 
Oaxaca, Puebla, Querétaro, Quintana Roo, San Luis Potosí, Sinaloa, So-
nora, Tabasco, Veracruz y Yucatán; sin embargo, no todas las modalida-
des aplican para todas las localidades, pues depende de las necesidades 
propias de cada municipio. El presupuesto asignado al programa se usa 
principalmente para las modalidades de Casas y Comedores del Niño 
Indígena; hasta el 80% del total del presupuesto puede ser designado en 
estos dos rubros, para cubrir necesidades concretas como alimentación, 
artículos de aseo personal, material de limpieza para las instalaciones, 
material escolar, material didáctico, material de oficina, servicios locales 
(agua, gas, leña, combustible, etc.), apoyo para la atención y cuidado de 
los beneficiarios, seguro contra accidentes y seguro contra siniestros.

El restante 20% del presupuesto del programa se divide entre la rea-
lización de actividades extraescolares, capacitación y complementarias, 
acciones de mejoramiento de los servicios que ofrece el programa y be-
cas de educación superior y apoyo a la titulación.

Por su larga trayectoria y ante las amplias necesidades que tiene la 
población indígena en el país, con el paso de los años el programa ha ido 
incorporando nuevas modalidades de apoyo y atendiendo recomenda-
ciones de mejora surgidas de las distintas evaluaciones hechas al PAEI. 
Inicialmente, el programa solo apoyaba a los niños y jóvenes indígenas 
en la modalidad de albergues indígenas; tiempo después, incorpora la 
modalidad de comedores del niño indígena y, a partir de 2014, funciona 
la modalidad de becas de educación superior y apoyo a la titulación; vale 
la pena mencionar que esta última modalidad está sujeta a la disposición 
presupuestal, por lo que no siempre se otorga en los mismos estados ni a 
los mismos beneficiarios año tras año.

Luego de más de 40 años de funcionamiento, el programa no cuenta 
con evaluaciones de impacto que permitan identificar cómo los bienes y 
servicios ofrecidos en las distintas modalidades de apoyo han incidido 
en la reducción de la pobreza y en el aumento en los niveles de bienestar, 
que son propósitos finales del programa. Con la extensa experiencia y los 
miles de beneficiarios que ha tenido a lo largo del tiempo, el programa 
tiene las características para ser objetivo de evaluaciones de impacto; sin 
embargo, su limitado presupuesto y la falta de cultura de la evaluación 
han impedido realícenla realización de este tipo de ejercicios, que son de 



81

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

vital importancia en el ciclo de la política pública.
El programa cuenta únicamente con evaluaciones de desempeño y 

de resultado aplicadas por instituciones como el CONEVAL. En estas 
evaluaciones, se ha destacado la pertinencia del programa para atender 
necesidades específicas de la población indígena en materia educativa, 
así como en otras áreas importantes, como la salud y la alimentación. 
Dentro de las fortalezas que se identifican, están los distintos convenios 
celebrados con la SEP, los gobiernos estatales e instituciones locales de 
salud, los cuales mejoran la calidad de los servicios ofrecidos, toda vez 
que hay una mayor capacidad de gestión, y personal calificado para aten-
der las distintas modalidades. Adicionalmente, y quizá el aspecto más 
importante, el programa trabaja en corresponsabilidad con la población 
indígena, involucrándola de forma activa en la operación de las casas y 
comedores que atienden a los niños indígenas (CONEVAL, 2015-2016).

Dentro de las principales debilidades y amenazas del programa se en-
cuentra su bajo presupuesto, que no ha tenido aumentos significativos a 
lo largo de los años, como se observa en la siguiente tabla.

Tabla 1. Presupuesto del Programa de Apoyo 
a la Educación Indígena (2008-2014)

Fuente: (CONEVAL, 2014-2015)

Presupuesto ejercido

879.24

848.41

817.23

1,000.01

909.97

911.65

892.39

Año

2008

2009

2010

2011

2012

2013

2014



82

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

El recurso limitado que le es asignado anualmente para todas las acti-
vidades del programa, genera como resultado una sobrecarga de trabajo 
para los responsables de las casas y comedores que atienden a los niños, 
malas condiciones de infraestructura de las instalaciones y falta de servi-
cios básicos que garanticen la calidad de la atención ofrecida. Adicional-
mente, se limita el alcance del programa, lo que se traduce en una baja 
cobertura frente al elevado número de población potencial.

Tabla 2. Presupuesto del Programa de Apoyo 
a la Educación Indígena (2008-2014)

Fuente: (CONEVAL, 2014-2015)

Población potencial

ND

ND

ND

ND

ND

ND

805,249

Año

2008

2009

2010

2011

2012

2013

2014

Población objetivo

ND

ND

ND

ND

ND

ND

446,891

Población Atendida

101,725

101,910

103,396

106,457

108,343

114,680

105,128

Los altos índices de pobreza que sufre la mayor parte de la población 
indígena en todo el país exigen mayor asignación presupuestaria y mejor 
gestión de los recursos, de lo contrario, como se observa en los datos de 
la cobertura del programa, se limita el número de niños y jóvenes be-
neficiarios, dejando a miles de ellos fuera del sistema educativo, lo que 
representa fuertes barreras que dificultan la superación de la pobreza y 
la igualdad de oportunidades.

Incluso la cobertura puede llegar a ser inferior a los datos presentados 
en la tabla anterior, ya que en la evaluación de CONEVAL (2014-2015) 
se advertían inconsistencias en los registros de los beneficiarios:

Asimismo, se detectaron desajustes en la cuantificación de 
la población atendida: (a) las cifras reportadas de hombres 
y mujeres se contraponían a la diferencia histórica por gé-
nero; (b) no está claro si la Plantilla de Población Atendida 
(PPA) reporta "apoyos" o "beneficiarios"; y (c) las cifras de 
la PPA no coincidían con el número de beneficiarios repor-
tados en las cuantificaciones correspondientes (CONEVAL, 
2014-2015:8).



83

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Con el fin de tener mayor claridad en cuanto al número de beneficia-
rios del programa en los últimos años, se realizó una petición de infor-
mación vía transparencia a la CDI, obteniendo como respuesta los datos 
que a continuación se exponen:

Tabla 3. 䉥 湥 晩 捩 慲 楯 猠del Programa de Apoyo a la Educación Indígena por 
modalidad de apoyo (2013-2018)

Fuente: Coordinación General de Delegaciones y Concertación 
Programa de Apoyo a la Educación Indígena (2018)

Casas y Co-
medores del 

Niño Indígena

59317

60544

60227

60237

60486

60488

361299

Casas y Comedores 
Comunitarios del 

Niño Indígena

13003

14538

14569

15153

15858

16066

89187

Becas Nivel 
Superior y Apoyo 

a Titulación

1975

2135

2580

4789

3955

15434

Total

72320

77057

76931

77970

81133

80509

465920

2013

2014

2015

2016

2017

1er Trimestre 

2018

Total

* La modalidad de becas de nivel superior y apoyo a titulación, fue 
incorporada al programa a partir del año 2014.

La información anterior refleja inconsistencias en el registro de los 
beneficiarios, pues se trata de cifras diferentes a las proporcionadas al 
CONEVAL para sus evaluaciones. Este tipo de situaciones generan in-
certidumbre sobre la cobertura real que ha teniendo el programa, por 
lo que es una necesidad de primer orden homologar sus registros para 
garantizar que todos los interesados en indagar sus alcances tengan los 
mismos datos y no se produzcan análisis sesgados en torno al cumpli-
miento de sus objetivos. 

Como lo señalan los informes del CONEVAL y de acuerdo con la 
información de la tabla 3, el aumento de la cobertura en los últimos años 
ha sido mínimo; en las dos primeras modalidades: casas y comedores 
del niño indígena, y casas y comedores comunitarios del niño indígena, 
el número de beneficiarios es prácticamente el mismo año tras año, y en 
lo único que se advierte aumento es en la modalidad de becas de nivel 
superior y apoyo a titulación.



84

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

89187

15434

361299

Casas y Comedores del Niño Indígena
Casas y Comedores Comunitarios del Niño Indígena
Becas Nivel Superior y Apoyo a Titulación

䝲  楣 愠 ㄲ ⸠ 仺 浥 牯 ⁤ 攠 扥 湥 晩 捩 慲 楯 猠 摥 氠 偲 潧 牡 浡 ⁤ 攠Apoyo 
a la Educación Indígena (2013-2018) por modalidad de apoyo

Fuente: Elaboración propia con datos de la Coordinación General de Delegaciones 
y Concertación Programa de Apoyo a la Educación Indígena (2018)

En materia de cobertura por región, los estados con mayor número 
de población indígena con relación a su población total son los mayores 
beneficiarios del programa, ya que éste tiene un claro énfasis en la pobla-
ción indígena con mayores dificultades para acceder al sistema educati-
vo, como en los estados de Oaxaca, Chiapas, Guerrero y Veracruz. 

䝲  楣 愠㌮ ⁅ 獴 慤 潳 ⁣ 潮 ⁭ 慹 潲 ⁮ 舘 敲 漠 摥 ⁢ 敮 敦 楣 楡 物 潳 ⁤ 敬
Programa de Apoyo a la Educación Indígena (2013-2018)

Fuente: Elaboración propia con datos de la Coordinación General de Delegacio-
nes y Concertación Programa de Apoyo a la Educación Indígena (2018)

OAXACA

CHIAPAS

CHIHUAHUA

GUERRERO

PUEBLA

VERACRUZ

109274

26467

28677

41565

56401 68543

Una de las recomendaciones para mejorar el programa que resultó de 
las evaluaciones del CONEVAL fue la necesidad de llevar registro de los 
beneficiarios con la mayor desagregación posible: por entidad federativa, 



85

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Becas de 
nivel superior

2580
4789

2016
2017

Hombre

1213
2122

Mujer

1367
2667

Comedores 
comunitarios

255
273

Casas y 
comedores

1065
1066

T慢 污 ‴ ⹂ 敮 敦 楣 楡 物 潳 ⁤ 敬 ⁐ 牯 杲 慭 愠 摥Apoyo 
a la Educación Indígena (2016-2017)

Fuente: CDI, 2016-2017

género y modalidades de apoyo. Atendiendo estas indicaciones, en los 
últimos años, en la página de la Comisión Nacional para el Desarrollo 
(CDI), se encuentra la información con este nivel de detalle. La tabla 4 
contiene los resultados de los años 2016 y 2017.

De acuerdo con los datos anteriores, en la única modalidad en la que 
se perciben aumentos importantes en número de beneficiarios es en la 
de becas de nivel superior, pero aun así son mínimas si se considera el 
alto porcentaje de jóvenes indígenas en todos los estados que carecen de 
medios para acceder a la educación superior.

Reflexiones a manera de cierre
En los apartados desarrollados a lo largo del texto, se han presentado 

reflexiones sobre las políticas para la atención educativa de los pueblos 
indígenas, así como los programas implementados y las principales for-
talezas y debilidades que éstos han tenido desde su inicio.

La educación de las poblaciones indígenas todavía no es reconoci-
da, ni ocupa un lugar en la agenda política, esto a pesar de la demanda 
permanente de las organizaciones comunitarias e indígenas. En coin-
cidencia con Héctor Muñoz (1999), las discusiones sobre la educación 
bilingüe han resultado menos influyentes que las políticas educativas im-
plementadas en la educación básica y también menos interesante que la 
pugna por la hegemonía de ciertos paradigmas pedagógicos (didáctica 
crítica, constructivismo cognitivo, etnografía educativa, por ejemplo).

Dadas las condiciones de desigualdad en el acceso a la educación que 
prevalecen, sobre todo en las poblaciones rurales e indígenas en México, 
existe el riesgo de que se profundice la brecha entre la educación que re-
ciben y los sectores de la población que carecen de servicios educativos 
de calidad, esto porque tal como se describió en el contenido del presen-
te texto, los niños indígenas llegan a la escuela con grandes desventajas: 
Tienen una mala nutrición que puede afectar su capacidad de dedicar 



86

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

tiempo para aprender, no hablan el idioma de enseñanza, no entienden 
el código lingüístico usado en la transmisión de la educación, no dispo-
nen de materiales interesantes, adecuados a sus necesidades, son atendi-
dos por profesores sin la formación pedagógica mínima necesaria para 
ofrecerles buenas experiencias de aprendizaje.

En México se han implementado diversos programas educativos para 
atender la educación básica, sin embargo la mayoría de ellos, no tienen 
la capacidad para cubrir la cobertura y se limita el número de niños y 
jóvenes beneficiarios, dejando a miles de ellos fuera del sistema educati-
vo, lo que representa fuertes barreras que dificultad la superación de la 
pobreza y la igualdad de oportunidades.

Los programas educativos implementados para la educación indígena 
no están dirigidos a la educación intercultural, ya que la interculturali-
dad significa trabajar en lo educacional para lograr tres niveles de desa-
rrollo cognitivo, afectivo y social; mediante dos saltos epistemológicos 
fundamentales. De esta manera lo primero que se debe buscar, de acuer-
do con Schmelkes (2003), en la educación intercultural bilingüe es que 
los alumnos de grupos culturales minoritarios reconozcan la cultura que 
tienen; para que en un segundo momento se logre reconocer la impor-
tancia que tiene esta cultura, y se logre de esta manera el reconocimiento 
y el respeto.

Una gran demanda para las políticas educativas dirigidas a los grupos 
indígenas de México, es la educación intercultural, la cual viene asociada 
con la noción de pluralismo cultural y se considera la mejor vía educati-
va para promover la interacción cultural tanto en las escuelas como más 
allá de sus paredes, con un marco orientado por aspiraciones igualdad 
de oportunidades para todo el mundo.



87

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

1.2 Caracterización de los pueblos 
indígenas en estudio

Guillermina Rivera Moreno

Introducción
En estos tiempos, sería ya inadmisible seguir disimulando sobre la 

existencia de grandes e importantes comunidades indígenas que confor-
man el país de México; simulación que ha llevado a muchos gobernantes 
a cometer infinidad de atrocidades, como la universalización histórica 
de la educación, entre otras cosas. Tener una idea panorámica --aunque 
sea un tanto subjetiva por estar basada en estadísticas o datos oficialis-
tas--, de la existencia en números generales de la población indígena y 
del medio educativo en una región o zona particular de nuestro país, nos 
da fe no sólo de la realidad numérica de dichos grupos, sino de las nece-
sidades que aún quedan por atender en dichas comunidades, en este caso 
educativas, y bajo un ojo interculturalista, más enfocado a la diversidad y 
a la realidad social y cultural de cada zona o grupo indígena. Tan impor-
tante es conocer cuántos, cuáles y dónde están ubicados los pobladores 
o grupos indígenas de México, como revisar a conciencia sus condicio-
nes sociales/educativas, para insertarlas como mejoras en las políticas
públicas del país, pero que realmente persigan satisfacer las necesidades
de cada grupo indígena, de acuerdo con sus intereses, saberes, entor-
nos, formas de vida, ecosistemas, tradiciones y situaciones profesionales
y sociales, particulares. El sistema educativo en México tiene que cam-
biar sus prácticas educativas y enfocarlas más hacia la diversidad étnica,
socio- cultural. Es urgente que lo haga desde políticas públicas más per-
tinentes y desde nuevos modelos educativos, mayormente realistas, que
atiendan las diversas situaciones de las escuelas y maestros que hay en
las ciudades, en el campo y en las zonas indígenas. Ahora hay nuevas for-
mas de identificar la existencia de la diversidad que caracteriza a México,
como la auto-adscripción en los censos de poblaciones indígenas, y es un
hecho que han crecido y cambiado dichas poblaciones y sus estructuras
sociales. Por lo tanto, tenemos que cambiar los criterios encaminados a
la mejora de la educación, tomando en cuenta las circunstancias sociales
y culturales de cada pueblo o región.

El territorio mexicano se conforma por 32 estados en una magnitud 
de 1´973 000 Km2; al norte hace frontera con Estados Unidos y al sur con 



88

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Guatemala y Belice. Su población total, según información intercensal 
del Instituto Nacional de Estadística Geografía e Informática (INEGI) al 
2015, era de 119 millones 938,473 de habitantes, 48.6 son hombres y 51.4 
mujeres. Con un promedio de crecimiento demográfico anual del 1.3%, 
aproximadamente, según conteo de dicho quinquenio. (INEGI, 2018).

En cuanto a la población indígena registrada bajo criterios de grupos 
que hablan lengua indígena, en los censos de población nacional, Méxi-
co cuenta con 12´025 947 hablantes, un porcentaje del 10.1 del total de 
la población12. Ello sin contar los registros de personas que se auto-ads-
criben como indígenas en los censos de población, y no tanto porque 
dominen el cien por ciento de la lengua materna, sino por sentir que 
pertenecen a un grupo familiar indígena en todas sus formas culturales, 
modos de vida, hábitos, costumbres y tradiciones, etc. Entonces dichos 
grupos en números estadísticos duplican la cantidad y porcentaje de po-
blación indígena: 25´694 928, y en un porcentaje de 21.5 con respecto 
a la población total en México. (CDI, 2016; Vázquez y Quesada, 2015).

México es uno de los países de América Latina con mayores números 
de población indígena. Casi la totalidad de sus municipios (2457) tienen 
una presencia y/o dispersión indígena y migratoria, considerable. Los 
municipios mayormente poblados por diferentes grupos indígenas son 
Campeche, Chiapas, Guerrero, Hidalgo, Oaxaca, Puebla, Quintana Roo, 
San Luis Potosí, Veracruz y Yucatán, es decir municipios que rebasan 
hasta el 10 por ciento de la población general. De hecho, Yucatán es el 
que tiene los números más altos, registrándose un porcentaje mayor al 
50% del total de los habitantes indígenas (CDI, 2016). 

La distribución de los pueblos indígenas se concentra con mayor pre-
sencia en la población de origen náhuatl, seguida por los mayas, mix-
tecos, zapotecos, tzeltales, otomíes, tsotsiles, totonacos, mazahuas, ta-
rascos, tarahumaras, coras, huicholes, tepehuanos, etc., y una cantidad 
importante de grupos indígenas que ubicados en todo el país, componen 
la amplia variedad de lenguas y dialectos dentro de los mismos grupos, 
y por tanto, un mosaico ecosistémico, social y cultural, muy interesante, 
amplio y diverso, lo cual caracteriza al México pluriétnico, multicultural 
y biodiverso de hoy.

Pese a los procesos históricos colonizadores y de universalización de 

12 Este conteo de la población que habla lengua indígena en México, se hace sobre la base de la 
población de 5 años y más. En 2010 México tenía dentro de su población total casi 11 millones 
de niños menores de 5 años; y en su población indígena, a casi 1´ 200 niños menores de 5 años. 
(véase, CDI, 2010).



89

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

las lenguas y de la cultura por los que ha pasado México, y en los que 
se han perdido un número importante de personas hablantes y lenguas 
indígenas en México, aún en nuestros días existen 364 variantes lingüís-
ticas que corresponden a 68 agrupaciones de lenguas y a 11 familias lin-
güísticas (INALI, 2009). Estos grupos se encuentran entre los casi 26 
millones de indígenas (tanto hablantes como auto-adscritos) que, ade-
más de estar reconocidos en México (INEGI, 2013), luchan cada día por 
la consolidación y recuperación de su cultura, políticas y lenguas, y por 
seguir preservando su identidad como pueblos originarios.

Los grupos de estudio a tratar en el presente apartado de México fue-
ron elegidos, no tanto por componerse de grandes poblaciones o lenguas 
indígenas importantes de México, sino que de manera circunstancial se 
incorporaron al proyecto general de investigación. Nos referiremos aquí 
a grupos y contextos indígenas de algunos sitios de Chihuahua, Chiapas, 
Guanajuato y Jalisco, los cuales se caracterizan cada uno de manera par-
ticular por sus distintos ecosistemas, medios geográficos, lingüísticos, 
políticos, sociales y culturales, pero en el campo educativo sus situacio-
nes y problemáticas son muy similares. En esa determinación de nuestro 
estudio educativo en escuelas primarias del medio indígena, también se 
buscaba --entre otras cosas--, identificar las voces de los agentes educa-
tivos indígenas que estuvieran en las regiones menos accidentadas de 
México, y geográficamente menos complicadas para llegar; sin embargo, 
se presentaron casos en algunas zonas casi inaccesibles, como en Chi-
huahua, Jalisco y Chiapas.

El Estado de Chiapas se conforma por 12 pueblos originarios distri-
buidos en todo el territorio. En él hay un número significativo de po-
blación y presencia indígena: del total de población al 2015 (5 millones 
217 908) el 32.7 lo representa la población indígena que habla la lengua 
indígena (1´706, 017) y otro 36% (1´886, 104) son personas que se au-
to-adscriben también como indígenas, por pertenecer a la cultura de sus 
pueblos originarios (INEGI, 2015; Vergara, 2016). En tal sentido, más de 
la mitad de su población es indígena.

Chiapas, se ubica en el sureste de México en frontera con Guatemala. 
Es una de las regiones donde se encuentra un número significativo de 
lenguas indígenas (hasta 12), caracterizada en su mayoría por su pobla-
ción tseltal, “por la presencia del pueblo originario de mayor extensión 
en el estado y que se encuentra ubicado en la región económica Altos 
Tseltal-Tsotsil”. En la región de estudio se habla, además del español, “el 



90

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

tseltal o bien el tsotsil o ch`ol”. (Vergara, 2016: 101; 126).
El pueblo tseltal pertenece a la gran familia maya de cuyo tronco se 

desprende una rama que proviene en gran parte de Guatemala y los Al-
tos de Chiapas. Su origen en Chiapas es remoto. De acuerdo con ciertos 
registros los tseltales se asentaron en los Altos de Chiapas entre 500 y 750 
a.C. (Gómez, 2004, citado en Vergara, 2016: 104-105).

La población mestiza de la región se concentra mayormente en la ciu-
dad de San Cristóbal de las Casas, y en algunas cabeceras municipales 
menores como Ocosingo, Teopisca y Altamirano (Vergara, 2016: 105).

La región tseltal para 2010 se conformaba de una población de 
736,729. Una región que, de acuerdo con los censos de población de ese 
año, incrementó su población en diez años (1990-2010), en un 70 por 
ciento. Aproximadamente el 2% de los niños de entre 5 y más que asis-
tían al preescolar no hablaban lengua indígena, mientras que los hablan-
tes de tseltal eran 23, 829 y 639 de ch´ol. Situación que “denota la nece-
sidad de una enseñanza en lengua materna por ser más del doble de la 
población que asiste al Preescolar la que habla su lengua original” (Ver-
gara, 2016:111); –población escolar que pasaría a una tasa de absorción 
de los siguientes niveles educativos, como la Primaria y Secundaria--. 
En secundarias para el 2010 se registraban 77,430 hablantes de tseltal 
y 2,269 de ch´ol, y sólo 29, 496, no hablaban alguna lengua indígena. 
(Vergara, 2016). El problema aquí radica en que hay muy pocos maestros 
que hablan la lengua indígena: de 238 docentes del estudio, sólo 71 por 
ciento. El dato de los que hablan en tseltal es de 8 por ciento (27 profe-
sores), y en el caso de la lengua tsotsil, sólo 5 por ciento (17 profesores). 
(Vergara, 2016).

Vemos aquí un problema más entre los profesores del medio indíge-
na, por la falta de “formación bilingüe” o del conocimiento de la lengua 
indígena; un problema en la comunicación con el alumno y por lo tanto 
para el adecuado desempeño de su labor docente. “El choque cultural 
para el profesor tiene que ver, además de la lengua, con las formas de 
concebir el mundo, lo cual le plantea retos importantes. Una estrategia 
importante ha sido, acoplarse, adaptarse a las costumbres e intentar, des-
de ahí, cumplir con su labor docente”. (Hernández Reyes y Martínez Sán-
chez, s.d.: 9).

Dentro del contexto legislativo y de las políticas públicas para la educa-
ción básica se planteaban para el 2009 en la Ley de Educación de Chiapas, 
las “adecuaciones necesarias para responder a dicha diversidad lingüísti-



91

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

ca y cultural de los pueblos indígenas”. (Gómez, 2015, citado en Vergara, 
2016: 104). A la fecha tal situación no es atendida favorable y adecuada-
mente.

Chihuahua está compuesto por 67 municipios, de los cuales 19 tienen 
una alta densidad de población indígena. Es uno de los estados de México 
que cuenta con una gran extensión territorial. Se encuentra ubicado en 
la Sierra Madre Occidental de la región noroeste de México. Sus grupos 
indígenas habitan lugares escabrosos, de barrancos y “grandes quebradas”, 
en ocasiones inaccesibles, cosa que más los caracteriza, pero también difi-
culta el acercamiento a ellos. Los tarahumaras o rarámuris son unos de los 
grupos más conocidos de la población indígena de la Sierra Tarahumara. 
Se caracterizan por ser personas con grandes habilidades y fuerzas para 
recorrer largos y escabrosos caminos (de ahí su nombre de rarámuri: “co-
rredores de a pie”). Chihuahua es un estado peculiar, pues presenta en sus 
zonas de barrancas, temperaturas de hasta 50 grados centígrados y “una 
fauna privilegiada, variada y exótica”. Las lenguas de la zona de los Rará-
muris son el tepehuano, tarahumara y rarámuri. (Vergara, 2016: 165-166).

Hacia el 2015 se registraban en población general de Chihuahua hasta 
3 millones 556, 574 de personas, de las cuales casi el 4 % correspondían a 
una población indígena llamada “originaria”, por ser hablante de la lengua: 
139, 174. Actualmente el porcentaje de indígenas en la región alcanza has-
ta un 11%, es decir 401, 195, por categorizarse como indígenas autoads-
critos. (Inegi.org.mx, 2017).

Es importante notar que con respecto a las altas tasas de crecimiento 
demográfico que ha habido en otras zonas del país, como en Chiapas por 
ejemplo, Chihuahua representa una baja densidad. Para 2010 contaba con 
3’ 406, 465, incrementando su población en cinco años, en solo un 4%. 
(Véase CDI, 2010).

La región donde se ubica el grupo de estudio de esta investigación se 
encuentra en la parte suroeste del estado de Chichuahua (frontera con 
Sonora) y “es un espacio que comparte simultáneamente con tepehuanes, 
guarojíos y con mestizos” (Vergara, 2016: 166); con características geo-
lógicas y geográficas tan significativas, que impactan, por consiguiente, 
en su cultura, tradiciones, economía (alta actividad artesanal), formas 
de vida, educación, etc. La mayoría de la población indígena de la zona, 
domina desde un 20 hasta un 100 por ciento de la lengua tarahumara.

Entre el grupo de 294 docentes con los que se trabajó en esa zona de 
Chihuahua, la mayoría maestras mujeres 169, y 125 hombres, en rangos 



92

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

de edades de entre 26 y 40 años, y la mayoría originarios de la sierra ta-
rahumara, con una serie de dificultades económicas, sociales, de comu-
nicación, y de formación docente que impactan en el medio educativo 
del área.

[…] 91% de los sujetos participantes son originarios de la 
Sierra Tarahumara, 9% restante, proviene de municipios lo-
calizados fuera de la esta región. Sin embargo, no se puede 
decir que los que nacieron en la región Rarámuri pertenecen 
a este grupo étnico, pues en la zona conviven indígenas y 
mestizos. […] aun cuando casi en su totalidad son origina-
rios de la región serrana, 98 docentes no hablan o hablan 
menos del 20% de la lengua rarámuri, 75 hablan entre 21 al 
60%; 46 entre 61 y 80%, mientras que 73 tienen un dominio 
[de la lengua] originaria mayor al 80%. (Vergara, 2016:184).

Aunque en esta zona hay cierto dominio de la lengua entre indígenas, 
no ha sido suficiente entre los maestros, pues la falta de conocimiento 
de la lengua rarámuri y de otras lenguas, dificulta la comunicación entre 
alumnos, maestros y padres de familia, dificulta la enseñanza-aprendi-
zaje y la práctica docente; y no es nada estimulante para ellos contar con 
salarios tan bajos: entre 4,000 y 7, 000 pesos al mes. Y aunque vemos una 
tendencia de los profesores indígenas hacia la profesionalización docente 
en Chihuahua, en el caso de los maestros entrevistados, hay muy pocos 
preparados para la práctica docente (solo 48 han hecho la licenciatura, 
pero sin terminar). No se identifican maestros normalistas en el grupo, 
solamente bachilleres. Cerca de las dos terceras partes reconocen sus ca-
rencias en la formación docente. (Véase: Vergara, 2016).

Viendo los panoramas educativos que hay en el medio indígena de 
México, es un hecho que las políticas educativas han tenido impacto ma-
yormente en “un discurso positivista congestionado de retórica” (Verga-
ra, 2016: 152), un discurso contradictorio “entre lo real y lo ideal”, entre 
la teoría y la práctica.

Guanajuato es una región que se compone de 46 municipios, con 
poca presencia indígena, comparándola con otros estados de México, 
sobre todo de población originaria. La mayoría de los grupos que habi-
taban el territorio desde la Colonia, eran los Chichimecas, los Otomíes 
y los Purépechas. Guanajuato de acuerdo a la estadística inter-censal del 
2015 cuenta con una población de 5 millones 853 677 de habitantes, y 
sólo el 0.5% pertenecen a una población indígena originaria de la región 



93

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

(29,863); sin embargo, sí registra un importante número de indígenas 
por medio de la migración, que están dispersos en todo el estado: 534, 
438 (casi el 10% del total de su población) y que podríamos denominar, a 
la vez, como auto-adscritos. Para el año 2010, en el estado de Guanajuato 
se registraban 14,835 hablantes de una lengua indígena, lo que represen-
taba un número significativo13. Dichos números se reflejan en las lenguas 
del otomí, chichimeca jonaz14, náhuatl, mazahua, purépecha, entre otras 
más, y algunas que no están muy bien especificadas.

Pese a que no es un estado, Guanajuato, con un alto índice de pobla-
ción originaria, sí se caracteriza por la presencia de migración indígena, 
con un número significativo de hablantes indígenas que se encuentran 
dispersos en sus 46 municipios, principalmente concentrados en León 
con 3,191; San Luis de la Paz con 2,163, en la localidad de Misión de Chi-
chimecas; Tierra Blanca con 2,065; Celaya con 1,262; Irapuato con 1,004 
y San Miguel de Allende con 621. “Solo León y San Luis de la Paz tienen 
presencia indígena [de origen] y el resto queda con población dispersa”. 
(Vergara, 2016: 231); aunque la Comisión nacional para el Desarrollo de 
los Pueblos Indígenas (CDI), sí reconoce a 13 municipios del estado de 
Guanajuato “con presencia de población indígena”. 

Como ya se mencionó, la población indígena en Guanajuato se carac-
teriza por ser de condición migrante. Destacan entre ella, los mixtecos, 
nahuas, otomíes y purépechas, de otros estados de la república.

Producto de los flujos migratorios de nuestro país, en el censo de po-
blación de 2010, se identificaron en el estado de Guanajuato, pobladores 
de una gran variedad de grupos y lenguas, tales como Amuzgos, Cak-
chiquel, Chatino, Chichimeca-jonaz, Chinanteco, Chinanteco de Ojit-
lan, Chol, Chontal, Chontal de Tabasco, Cora, Huasteco, Huave, Hui-
chol, Jacalteco, Kanjobal, Lacandón, Mame, Matlatzinca, Maya, Mayo, 
Mazahua, Mazateco, Mixe, Mixteco, Náhuatl, Ocuilteco, Otomí, Pame, 
Pima, Popoloca, Popoluca, Purépecha, Quiche, Seri, Tarahumara, Tepe-
hua, Tepehuano, Tlapaneco, Tojolabal, Totonaca, Triki, Tzeltal, Tzoltil, 
Yaqui, Zapoteco, Zapoteco de Iztlan y Zoque, y algunos otros grupos 
hablantes de diversas lenguas indígenas de América Latina y algunas no 

13 Censo Nacional de Población 2010. INEGI
14 “Su lengua, el chichimeca-jonaz, perteneciente a la familia otomangue, parece ser una construcción 

de distintas lenguas. El término “jonaz” es de suponer que fue dado por los evangelizadores 
jesuitas que lo relacionaban con el personaje bíblico del mismo nombre, debido a las difíciles 
condiciones en las que vivían” García Hernández, José Omar, “Nación Chichimeca”, en http://
www.sanluisdelapaz.com/mexico/nacion_chichimeca.html, San Luis de la Paz, Gto., 20-ago-
2002, consultada el 17-04-15.



94

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

especificadas.
Se han encontrado varios trabajos sobre la población migrante en la 

ciudad de León, y en ellos se observan “las dificultades que viven quienes 
llegan a un lugar en busca de mejores condiciones de vida a partir de 
contar con fuentes de trabajo”. (Vergara, 2016: 231).

La población indígena en Guanajuato se encuentra en las comuni-
dades con altos índices de rezago. “Aun quienes viven en las ciudades, 
su condición de pobreza es alta y su condición de desventaja, pues la 
mayoría son migrantes que desconocen la dinámica de las ciudades a 
las que llegan; en muchos casos, no cuentan con viviendas y las fuentes 
de trabajo son temporales o dependen del comercio que ellos generan”. 
(Vergara, 2016: 232).

Guanajuato, por esa alta presencia de migración indígena, tiene tam-
bién fuertes dificultades en el medio educativo, y demandan el derecho 
a la educación intercultural bilingüe y una formación especializada para 
los docentes que atienden las escuelas. Esa condición, diferente del me-
dio indígena en la región, permite otra posibilidad de vivir la intercul-
turalidad educativa. Pero lo interesante de esta región es que se han fun-
dado instancias importantes que atienden la diversidad educativa y la 
situación del maestro en escuelas urbanas con presencia indígena.

En Guanajuato se tienen registradas “43 escuelas de educación básica 
que se denominan de educación intercultural bilingüe (39 primarias y 
4 preescolar) […], sin embargo, la gran mayoría […] 36 de 43 escuelas, 
no se ubican en territorios con población indígena nativa”, en tanto que 
7 restantes pertenecen a la población chichimecas que son las únicas que 
tienen población indígena nativa. (Vergara, 2016: 36). No obstante, la es-
casez de maestros bilingües limita el desarrollo de la educación intercul-
tural en ese estado (95% son maestros regulares).

Jalisco se conforma por 125 municipios, distribuidos en 12 regiones; 
y “cada región cuenta con un municipio sede designado por importancia 
y ubicación estratégica de dicho municipio”. (Consultado en Municipios 
de Jalisco. Gobierno del estado de Jalisco, en: https://www.jalisco.gob.
mx/jalisco/municipios). Actualmente cuenta con una población total de 
7 millones 844 830, reportando 102, 952 personas indígenas originarias 
(el 1.3%), pero se aprecia un aumento de la misma población con habi-
tantes auto-adscritos, correspondiendo a la cantidad de 872, 531; es decir, 
el 11.1 % del total de la población en Jalisco, son indígenas. (Cdi.gob.mx, 
2017) Véase Ficha de Información Básica en: http://www.cdi.gob.mx/in-



95

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

dicadores2015/#/94).
Aunque existe una gran cantidad de población indígena dispersa en 

todo el estado de Jalisco (sobre todo los grupos nahuas), también hay una 
fuerte concentración en algunas zonas; por ejemplo, al Norte y en otras 
partes del Sur, y Ciénega de Jalisco. La mayoría de esa población indígena 
en Jalisco son hablantes del huichol (wixárika).

Bolaños y Mesquitic están ubicados en la parte norte y concentran 
más del 70% de su población indígena wixárika, tanto originaria como 
auto-adscrita. Tuxpan y Zapotlán de Vadillo, ubicados al sur, registran 
entre el 56 y 74 por ciento de presencia indígena en la zona. Y por último, 
Poncitlán, que se encuentra en la región de la Ciénega de Jalisco tiene una 
presencia indígena de más del 50 por ciento, entre otros municipios de 
menor índice. (INEGI. Consultada en Fichas de Información Básica de la 
Población Indígena, 2015, 2017).

Los wixáritari o huicholes habitan en la región del Gran Nayar (Du-
rango, Jalisco, Nayarit y Zacatecas) y parte de San Luis Potosí. Su idioma 
corresponde a la rama cora-huichol, familia de las lenguas “yuto-nahuas” 
(Johanses, 2003, citado en Vergara, 2016: 41).

Históricamente, desde el siglo XVI hasta el XVIII, los wixáritari “ocu-
paron una porción limítrofe entre la frontera de San Luis Colotlán y el 
reino de El Gran Nayar (En Johannes, 2003, citado en Vergara, 42).

Existen cinco sitios sagrados que forman parte de una simbología y 
cosmovisión muy importante para el pueblo wixárika, donde se organiza 
social y culturalmente su población, tomando como centro ceremonial a 
Santa Catarina Cuexcomatitlán que “junto con los otros cuatro puntos, 
forman lo que llaman ‘El Ojo de Dios’” (Vergara, 2016: 43). “La arqui-
tectura de los recintos ceremoniales dispersos en territorio huichol, así 
como la organización político-ceremonial que los caracteriza, represen-
tan unos de los rasgos culturales más notables de los wixaritari” (Vergara: 
2016, 43 -45).

Como en muchas de las culturas y grupos indígenas de México, de 
todo ello dependen y dan significado a sus vidas, incluidos los profeso-
res, alumnos, padres de familia de las escuelas del entorno. Su cultura, 
historias, creencias, vida cotidiana y espacios donde habitan los hacen 
diferentes.

El aspecto educativo de Jalisco, se limitaría en este texto a los grupos 
del norte del Estado. Específicamente trataremos a los maestros y contex-
tos wixaritari (huicholes).



96

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

No es fortuito que estas comunidades indígenas del norte de Jalisco, 
tal como es el caso de muchas otras en México, alcancen “un alto rango de 
pobreza, y por tanto un nivel alto en el rezago social” y educativo. Bolaños 
y Mezquitic, en particular, son los municipios con mayor índice de po-
breza y desigualdad. (CENEVAL, 2010, citado en Vergara: 2016: 48-49).

La población escolar general del nivel Primaria en México para el 
2016, era de 932.044, misma que atendía un total de 34,107 docentes en 
5, 792 escuelas. Y 6,459 niños de poblaciones indígenas fueron atendidos 
por 325 docentes, en 105 escuelas. (SEP, 2017). De aproximadamente 12 
millones de hablantes de lenguas indígenas que existen en México, según 
información inter-censal de 2015, cerca de 45 mil corresponden a los de 
la lengua wixárica (huichol). La zona norte de Jalisco cuenta con un nú-
mero alto de hablantes del huichol, más de 18,000, lo que representa una 
fuerte necesidad de educar en lengua bilingüe (materna y castellano), y 
de atender la formación de docentes en lengua indígena, tanto para la 
preservación como para la divulgación y aumento de hablantes de la mis-
ma. (Véase Vergara: 2016, 48-50; "En peligro la enseñanza de la lengua 
wixárika", 2018).



97

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

1.3 Situación actual de la educación 
del pueblo indígena en estudio

Josefina Madrigal Luna
Celia Carrera Hernández

Yolanda Isaura Lara García

En este espacio se analiza la situación actual de la educación del pue-
blo indígena en el marco del proyecto “La educación intercultural desde 
la voz de los agentes educativos. Un estudio en Jalisco, Chiapas, Chi-
huahua y Guanajuato”, que se desarrolla del 2013 al 2015. La educación 
es un aspecto cuyo estudio cobra relevancia, porque la educación es la 
piedra angular desde donde se puede gestar el empoderamiento de los 
pueblos originarios. A través de ella los indígenas logran acceder a otros 
derechos, expandir sus capacidades, además de ser una herramienta bá-
sica para el rescate y consolidación de la identidad cultural étnica, lo que 
da fortaleza a México.

En primer lugar se reconoce la Educación Indígena como un derecho 
constitucional que tienen los pueblos originarios de recibir educación. 
En segundo término, se analizan los resultados de ENLACE (SEP, 2013-
2016), referentes que generan una visión de la situación de la educación 
básica en el nivel de primaria a nivel nacional y específicamente en los 
estados de Jalisco, Chiapas, Chihuahua y Guanajuato, contrastando los 
logros educativos obtenidos por la Educación Indígena con las otras mo-
dalidades – Educación Primaria: Particular, General y de CONAFE –, se 
analizan igualmente índices de equidad educativa, y de manera puntual 
se ofrece un análisis de las condiciones que guarda la Educación Indíge-
na en cada una de estas entidades, de acuerdo a los resultados del pro-
yecto de investigación base.

El logro educativo en Educación Primaria Indígena 
e Índice de Equidad Educativa Indígena

Uno de los principios que versan en la Constitución de los Estados 
Unidos Mexicanos, específicamente en el Artículo 2º, inciso B, aparta-
do II, es el compromiso que tiene el Estado con los pueblos indígenas 
de “garantizar e incrementar los niveles de escolaridad, favoreciendo la 
educación bilingüe e intercultural, la alfabetización, la conclusión de la 



98

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

educación básica, la capacitación productiva y la educación media supe-
rior y superior.” (1917). El Estado tiene el deber de ofrecer educación a 
los pueblos indígenas desde esquemas y condiciones de equidad, enfo-
cándose en responder a sus necesidades.

Sin embargo, la realidad contrasta drásticamente con lo que se postu-
la. A nivel mundial las minorías étnicas viven al margen en el acceso a los 
índices básicos de desarrollo humano, entre ellos la educación (PNUD, 
1916). Es evidente que “…las personas indígenas en México acceden y 
progresan con más dificultades en el sistema educativo que sus contra-
partes no-indígenas.” (Chávez, E., Abreu, R. y Charles, A., 2010: XVII).

En la república mexicana, en el lapso del 2006 al 2013 desde los li-
neamientos de ENLACE (Evaluación Nacional del Logro Académico en 
Centros Escolares), a nivel nacional la Educación Primaria en el área de 
matemáticas presenta una media de 48.8 en el porcentaje de alumnos de 
3ero, 4to, 5to y sexto grado que alcanzan la categoría de bueno y excelen-
te, en contraste a insuficiente y elemental que alcanza un 59.1.

En un análisis por modalidad, la Escuela Primaria Particular en la 
misma materia y las mismas categorías de bueno y excelente logra un 
promedio del 62.4; la Escuela General 48.2; CONAFE (Consejo Nacio-
nal de Fomento Educativo) 21.2; en tanto que la modalidad de Educa-
ción Primaria Indígena obtiene una media del 34.1. Por tanto, esta úl-
tima supera en 12.9 puntos a CONAFE, pero permanece a la zaga de la 
Educación Primaria General con 14.1 puntos, y a 28.3 de la Educación 
Primaria Particular. Mientras que la Modalidad de Escuelas Primarias 
Particulares superan con gran margen la media nacional, la Educación 
Primaria Indígena se ubica muy por debajo del promedio nacional que 
es de 48.8, (SEP, 2013-2016).

En un análisis por estado, se encuentra que en Jalisco los resultados 
de ENLACE (SEP, 2013-2016) en el periodo señalado del 2006 al 2013, 
en cuanto al logro educativo en Educación Primaria en el área de mate-
máticas, por orden jerárquico, el porcentaje de alumnos de 3ero. a 6to. 
grado que alcanzan la categoría de bueno y excelente en la modalidad de 
Primaria Particular es de 61.2; en escuela Primaria General el 48; CONA-
FE un porcentaje de 17; mientras que la Educación Indígena ocupa el 
último lugar en el logro educativo, al alcanzar sólo 14.1. En esta entidad 
federativa la educación indígena muestra una gran desventaja con las 
otras modalidades. Se encuentra a 47.1 puntos de distancia de la escuela 
Primaria Particular, a 33.9 de la Escuela Primaria General, e incluso va a 



99

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

2.9 puntos detrás de CONAFE, que es atendido por estudiantes jóvenes 
sin una sólida experiencia en la docencia.

En el estado de Chiapas, en ENLACE (SEP, 2013-2016), el porcentaje 
más alto corresponde a la Escuela Primaria General con 67.6; la Escue-
la Primaria Particular alcanza el 53.6; la Educación Primaria Indígena 
obtiene un porcentaje del 35; y CONAFE 17.5 puntos. La Escuela Pri-
maria Indígena en el logro educativo en matemáticas en el periodo bajo 
estudio, se encuentra a una distancia de 32.6 puntos de las Primarias 
Generales, a 18.6 de distancia de las Escuelas Primarias Particulares, y 
únicamente supera a CONAFE con 17.5 puntos.

En Chihuahua, por orden de precedencia, en cuanto al logro edu-
cativo obtenido en el mismo marco de referencia de los casos anterio-
res, aparece la Escuela Primaria Particular al conseguir un porcentaje 
del 59.3. Le sigue de cerca la Educación Primaria General con 51.5; en 
tercer lugar se encuentra la Educación Primaria Indígena con 32.9; y por 
último CONAFE, que logra un porcentaje de 29.6. Como se observa, la 
modalidad de Educación Primaria Indígena va a la zaga con 26.4 puntos 
de la Escuela Primaria Particular; a 18.6 de la Escuela Primaria General; 
y únicamente está arriba de Escuela Primaria de CONAFE con 3.3, (SEP, 
2013-2016).

Por último, en el estado de Guanajuato el más alto logro educativo de 
3ero a 6to grado de primaria en matemáticas según resultados de EN-
LACE (SEP, 2013-2016), en el periodo en cuestión -del 2006 al 2013-, lo 
obtienen las Escuelas Primarias Particulares con un porcentaje de 60.6; 
le siguen las Escuelas Primarias Generales con 47.2; luego las Escuelas 
Primarias Indígenas con un logro del 23.5; y en último lugar está CONA-
FE, con 17.8.

En un comparativo, la Escuela Primaria Indígena se ubica a 37.1 atrás 
del logro educativo alcanzado por las Escuelas Primarias Particulares; 
a 23.7 puntos de las Escuelas Primarias Generales y sólo se halla a 5.7 
puntos arriba de los resultados de CONAFE.

Las estadísticas de ENLACE (SEP, 2013-2016), muestran que los lo-
gros en la Educación Primaria en matemáticas del 2006 al 2013 han sido 
significativos. No obstante, los avances de la Educación Primaria Indí-
gena en los estados de Jalisco, Chiapas, Chihuahua y Guanajuato están 
a gran distancia de los que obtiene la Educación Primaria Particular y 
la General. En los casos de Chiapas, Chihuahua y Guanajuato los resul-
tados de las Primarias Indígenas sólo superan con poco margen los ob-



100

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

tenidos por CONAFE; mientras que en el estado de Jalisco las Escuelas 
Primarias Indígenas permanecen en el último lugar.

Al realizar una comparación en los estados bajo estudio de los logros 
educativos de las Escuelas Primarias Indígenas encontrados desde EN-
LACE (SEP, 2013-2016), se tiene que el más alto porcentaje lo obtiene 
Chiapas al conseguir un puntaje de 35; Chihuahua se ubica en segundo 
lugar con un porcentaje de 32.9; sigue Guanajuato con un porcentaje del 
23.5; en tanto que Jalisco es la entidad federativa con el más bajo logro en 
esta modalidad educativa, al obtener tan sólo 14.1 puntos.



101

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

La prueba de ENLACE (SEP, 2013-2016), como herramienta para 
evaluar el logro educativo, se caracteriza por su despreocupación al con-
siderar el contexto cultural y lingüístico de los estudiantes indígenas 
evaluados. Hasta el momento no existen noticias que se hayan tomado 
medidas para realizar adaptaciones en lenguas nativas. No obstante, se 
ha convertido en un referente al momento de hacer una valoración de 
las condiciones que guarda la Educación Indígena en México, privile-
giando el análisis de la realidad desde referentes o esquemas de la cultura 
no-indígena, lo que la coloca en una notable desventaja. Debido a ello, 
es recomendable interpretar los resultados que ofrece con cierta reserva. 
Por otra parte, no se puede pasar por alto que la Educación Indígena 
adolece de equidad, se desarrolla en contextos de alto y muy alto rezago 
social, además de ofrecerse con base a referentes propios de la cultura 
no-indígena, elementos extraños y ajenos, por ello poco significativos 
para los grupos originarios.

Actualmente, existen estudios a nivel nacional sobre el grado de equi-
dad educativa que se brinda a pueblos originarios, tomando de referen-
cia el Índice de Equidad Educativa Indígena (IEEI), el cual se diseña 
considerando aspectos educativos como la asistencia, escolaridad, alfa-
betismo(Chávez, et al., 2010). Por tanto, es un instrumento que visibili-
za disparidades en el logro educativo de la raza indígena, con respecto 
de la no-indígena. Donde la equidad significa paridad y la inequidad 
disparidad, cuando la población indígena y la no-indígena alcanzan un 
porcentaje determinado en el logro educativo pero igualitario, entonces 

䝲  楣 愠 ㄴ ⁒esultados de ENLACE en matemáticas 
en Educación Primaria Indígena 2006-2013.

Fuente: SEP

ENLACE: Logro educativo en Matemáticas en Educación Primaria Indígena 
de 3o. a 6o. grado 2006-2013

Jalisco Chiapas Chihuahua Guanajuato

23,5

32,9
35

14,1



102

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

el logro indígena se considera equitativo al no-indígena, igual al 100%.
En México, los IEEI señalan que el nivel de primaria es donde los 

indígenas obtuvieron los mayores logros, con una asistencia del 95%. En 
alfabetismo alcanzaron el 83%, pero en cuanto al grado de escolaridad 
van a la zaga, con un logro de sólo el 39%, lo que significa una brecha 
del 61%.

En términos educativos generales a nivel estado, en el análisis del IEEI 
el más equitativo resultó ser Guanajuato, donde los indígenas se posicio-
nan con un IEEI del 97%, o sea, sólo les falta 3 puntos para alcanzar un 
logro educativo similar a los no-indígenas; en tanto que en Chihuahua se 
identifica el mayor índice de inequidad, al obtener la población indígena 
sólo el 61% del logro de los no indígenas, lo que representa una brecha 
del 39%.

En el caso de Chiapas, no obstante, que junto con Puebla, Veracruz 
y Oaxaca constituye el grupo de estados con mayor índice de población 
indígena, mantiene una brecha educativa del 30%, menor incluso que el 
caso de Chihuahua, mientras que en Jalisco la brecha desciende aproxi-
mada al 21%, lo cual es contrastante con los informes de ENLACE (SEP, 
2013-2016), que la ubican en el último lugar del logro educativo con 
relación a los tres estados en mención.

Si lo anterior se compara con los resultados estatales de la prueba de 
ENLACE de matemáticas, aplicada en el 2013 a niños de 3º, 4º, 5º y 6º, el 
estado de Chihuahua alcanza un porcentaje del 51.2 y junto con Chiapas, 
con un porcentaje del 57.5, son entidades con resultados por encima del 
porcentaje nacional. Sin embargo, son de los más inequitativos en cuan-
to al logro educativo de indígenas con respecto al de los no-indígenas.

Chihuahua a su interior, resulta ser el estado con mayor inequidad 
educativa, y Chiapas, a pesar de su alto logro en ENLACE, se sitúa en 
segundo lugar de inequidad. En el caso de Jalisco con un porcentaje del 
49.2 en ENLACE, se encuentra en el tercer lugar de inequidad y Guana-
juato con el más bajo porcentaje en resultados de ENLACE, sólo del 48.2 
por ciento, en su interior resulta ser el estado con los niveles más bajos 
de inequidad en el logro educativo obtenido entre la población indígena 
y no indígena (SEP, 2013-2016). 



103

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

La prueba de ENLACE centrándose en los resultados de matemáticas 
de 3º a 6º de primaria, evidencia bajo logro educativo a nivel nacional, 
con un porcentaje poco halagüeño del 48.8. La situación es más crítica al 
dirigir la mirada a la educación indígena, la cual alcanza un porcentaje 
del 34.1, a 14.7 puntos de distancia de la ya, de por sí, baja media nacio-
nal. Las tendencias políticas al momento de dar lectura a los resultados 
ponen en el centro del debate la mala formación del magisterio, dejando 
de lado factores estructurales, (SEP, 2013-2016).

Efectivamente, una de las grandes problemáticas que se enfrentan en 
el ámbito de la educación indígena es la formación del profesorado.

El 50% de los maestros de las escuelas indígenas no cuenta con grado 
de licenciatura; de hecho, fuera de la Universidad Pedagógica Nacional, 
que ofrece a los maestros indígenas en servicio la formación profesio-
nal semiescolarizada, sólo 22 normales del país tienen la Licenciatura 
en Educación Primaria Intercultural Bilingüe, sin que exista una oferta 
similar para los maestros de preescolar indígena (Schmelkes, 2013: 4).

Este aspecto se considera de carácter estructural, más que de volunta-
des individuales. El Estado, históricamente ha mantenido una actitud de 
disimulo e indiferencia al compromiso de crear los espacios apropiados 
para la formación inicial de profesionales de la educación que emerjan 
de los grupos originarios y vuelvan a ellos agenciados con herramientas 
teórico-conceptuales y con el firme compromiso de rescate y difusión de 

䝲  楣 愠 ㄵ ⁒esultados de ENLACE en matemáticas 
en Educación Primaria Indígena 2006-2013.

Fuente: SEP

ENLACE: Logro educativo en Matemáticas en Educa-
ción Primaria Indígena de 3o. a 6o. grado 2006-2013

Jalisco Chiapas Chihuahua Guanajuato

48.2

57.5

49.2

51.2



104

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

su herencia cultural, elementos mediadores en la construcción de socie-
dades más justas (Vergara, 2016).

El rezago educativo de los grupos indígenas se asocia esencialmente 
a tres factores: la ausencia de equidad en la oferta educativa, las condi-
ciones de alto rezago social en que viven los grupos originarios, la falta 
de representación de los indígenas en la toma de decisiones. A lo que 
hay que agregar que las escuelas de educación primaria indígena gene-
ralmente son atendidas por maestros con menores niveles de educación 
inicial que los que atienden escuelas no-indígenas. Además, es evidente 
la falta de recursos en escuelas indígenas a diferencia de las no indígenas. 
Una gran cantidad de escuelas de Educación Indígena a lo largo de Amé-
rica Latina adolecen de baja calidad, en oposición a las no indígenas. 
Cuentan con infraestructura en malas condiciones e insuficiencia de 
materiales (Chávez, et al., 2010). Otro aspecto que impacta fuertemente 
a la educación de los pueblos indígenas es que los maestros que atien-
den sus escuelas provienen de culturas ajenas, lo que impide el logro de 
aprendizajes significativos y ocasiona la pérdida de culturas originarias.

En México los grupos indígenas viven en contextos de alta o muy alta 
marginación. 89.7% de ellos subsisten por debajo de la línea de pobreza, 
con los índices más bajos de desarrollo humano. Para el 2013, dos de 
cada 3 niños que están fuera de las aulas, son indígenas. En cuanto a los 
índices de analfabetismo en la población indígena, no obstante que a la 
fecha ha tenido un descenso del 34 a 27%, la proporción en que se ma-
nifiesta es cinco veces mayor que la de los grupos que no hablan lengua 
indígena.

El 28% de población hablante de lengua indígena mayor a 14 años, 
no concluye la educación primaria. La población infantil entre 6 a 14 
años que no asiste a la escuela, en un 4.9% corresponde a aquellos que 
no hablan lengua indígena, mientras que el porcentaje asciende a 8.3% 
cuando se trata de niños hablantes de una lengua indígena. Por ello, no 
es ajeno a todo esto que los resultados de evaluaciones a nivel nacional 
muestren el aprovechamiento escolar de los niños de escuelas indígenas 
por debajo de los logros alcanzados en las no indígenas, a excepción de 
CONAFE (Schmelkes, 2013).

La educación en contextos étnicos desde la visión de 
los maestros como actores de la Educación Indígena 
en Jalisco, Chiapas, Chihuahua y Guanajuato



105

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

En un análisis detallado de los datos del proyecto La educación in-
tercultural desde la voz de los agentes educativos. Un estudio en Jalisco, 
Chiapas, Chihuahua y Guanajuato, generados con aplicación de un cues-
tionario y entrevistas en profundidad, se ofrece una visión de la educa-
ción en contextos indígenas desde los actores participantes, además se 
identifican diversas problemáticas educativas específicas en cada uno de 
las entidades federativas bajo estudio.

El estudio en Jalisco se centra en conocer la situación de la educación 
que se ofrece a los wixaritari o huicholes, uno de los cuatro grupos in-
dígenas que habitan la Región del Gran Nayar, extendida a parte de los 
estados de Durango, Jalisco, Nayarit y Zacatecas. Actualmente la cultura 
wixaritari ha subsistido los embates de la modernidad, interactuando 
con la cultura no indígena, pero atesorando y reproduciendo su cultura 
ancestral, que se ha conservado en una mezcla entre lo originario, lo 
cristiano y lo mestizo, de donde deriva su matiz contemporáneo.

El estado de Jalisco comparte con el resto del país situaciones de po-
breza extrema, los municipios donde habita la mayoría de los wixarita-
ri, Mezquitic y Bolaños, de acuerdo al Consejo Nacional de Evaluación 
de la Política de Desarrollo Social (CONEVAL) en el 2012, la población 
vive en situaciones de pobreza moderada a extrema. A nivel nacional se 
identifican 44, 788 hablantes de la lengua wixárika, 36% de ellos habita 
en este estado. (INEGI, 2010). Estos municipios tienen en promedio 56.5 
de personas que hablan la lengua indígena.

En esta entidad federativa, las estadísticas señalan una población es-
tudiantil de 6,667 alumnos, atendidos por 310 docentes. En el norte del 
estado actualmente se identifican 234 maestros wixaritari, que se desem-
peñan en Educación Básica, 186 de primaria y 48 en preescolar.

De los 223 maestros de Educación Indígena que atienden la región 
wixaritari participantes en esta investigación, 156 son del sexo masculi-
no y 67 del sexo femenino. En esta región existe actualmente un predo-
minio del hombre en la docencia. Del total de ellos, 181 afirman hablar 
más del 90% de la lengua wixaritari -cora-huichol-, 14 de 75 a 85%, y 
sólo 28 habla menos del 50%. Por tanto, el dominio de la lengua indíge-
na por parte de los docentes es un problema poco significativo para el 
desarrollo de la práctica educativa en la región wixaritari, 90% de ellos 
provienen de esta cultura.

Predominan los docentes que ingresan al sistema sin una sólida for-



106

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

mación en la docencia. Puede afirmarse que un alto porcentaje de maes-
tros wixaritari entra al sistema con bachillerato y luego se forma en el 
servicio. Por lo que los docentes enfrentan problemáticas relacionadas 
con la formación profesional que afectan demasiado la labor pedagógica 
cotidiana en la región del Nayar. Más del 50% reportan tener insuficien-
tes conocimientos didácticos para el manejo de contenidos, igualmente 
para adecuar los contenidos de planes y programas al contexto.

Otros problemas que afecta demasiado la práctica educativa son la 
insuficiencia de materiales en lengua indígena, al momento en que el 
docente organiza su tiempo a través de la planeación de la práctica en 
cada periodo escolar; y descontextualización de contenidos escolares 
propuestos por la SEP, que los hacen poco significativos y atrayentes al 
alumnado de estos contextos étnicos.

En la región wixaritari los maestros participantes en la investigación 
también enfrentan retos de organización escolar. 82 de los casos trabajan 
en escuelas multigrado. Atender varios grupos exige desarrollar com-
petencias metodológicas específicas. Otro desafío es utilizar simultá-
neamente el wixaritari y el castellano en la educación primaria, cuando 
ellos no tienen un total dominio del castellano o español y de la cultura 
mestiza. Textualmente uno de los encuestados expresa la problemática: 
No se escribe bien ni una, ni otra lengua. Y hasta en ocasiones piden 
una tercera lengua que sería imposible atender en la comunidad indí-
gena -como el inglés-. Por lo que en estos contextos queda un amplio 
camino por recorrer en la educación indígena, en la búsqueda denodada 
de estrategias que contribuyan a la solución de problemas de formación 
profesional, curriculares, de comunicación, por mencionar algunos. Y 
donde aproximadamente 58% de los maestros y maestras señalan como 
sugerencia para mejorar la práctica educativa, la formación docente.

En el caso del estado de Chiapas, la investigación se centra en el aná-
lisis de la educación primaria indígena que el profesorado participante 
en esta investigación ofrece a los tzeltales, un grupo originario que en la 
actualidad constituye mayoría étnica en esta entidad federativa con una 
presencia del 34%. La Región Tzeltal abarca 13 municipios. Para el 2010 
(INEGI, 2010), la población total de este grupo humano asciende a un 
total de 736,729 habitantes. Los tres municipios con presencia mayorita-
ria de tzeltales son Ocosingo con 198, 877, San Cristóbal de las Casas con 
185,917, y Chilón con un total de 111,554.

En las escuelas de Educación Indígena de Chiapas, para el 2010, son 



107

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

atendidos 42,539 niños indígenas que no hablan español. Gran número 
de estudiantes de la etnia tzeltal no hablan el español, por lo que deman-
dan una atención específica, que no puede ofrecerse a cabalidad, porque 
gran número de maestros que atienden las escuelas en estos contextos no 
dominan la lengua indígena. Una evidencia empírica es que el 71% de 
los 333 docentes participantes en el presente proyecto, reportan hablar 
el español. En contraste, sólo 8% son hablantes de tzeltal y 5% de tsotsil. 
Situación crítica que incide en los procesos educativos al afectar la co-
municación, el diálogo docente-alumno en la práctica escolar cotidiana 
y con ello el aprovechamiento escolar.

De acuerdo con información proporcionada por el grupo magisterial 
a quienes se les aplica el cuestionario, entre las problemáticas educativas 
a las que se enfrentan en su trabajo cotidiano en las escuelas donde la-
boran, la más crítica son los problemas de aprendizaje del alumnado de 
educación primaria, que se expresa sus bajos niveles de aprovechamien-
to escolar. 

En este contexto tzeltal, en segundo lugar, se identifica un problema 
de carácter curricular. Los continuos cambios a que las políticas educa-
tivas someten los planes y programas de estudios, de tal forma que los 
docentes no terminan de comprender las nuevas modificaciones, para 
cuando llegan otras. 

En tercer y cuarto lugar, destacan problemas de formación docente. 
Los entrevistados consideran que afecta demasiado a la práctica educa-
tiva de la región tzeltal el que el profesorado adolezca de un insuficiente 
desarrollo profesional, asimismo de un conocimiento didáctico que no 
es suficiente para la enseñanza de contenido. Estos problemas aunados 
a otros que se consideraron relativamente de menor importancia se en-
cuentran incidiendo en los procesos educativos de esta región étnica.

También se cuestiona a los maestros sobre qué estrategias emplean 
para resolver dichos problemas. El 70% de los entrevistados indicó como 
estrategia para hacer frente a los problemas de la práctica educativa, su 
compromiso en su labor como docente, un 40% a través del trabajo cola-
borativo, el 20% menciona que con una planeación educativa de acuerdo 
con el contexto, y por último, un 10% del profesorado menciona como 
estrategia de solución de problemas la elaboración de materiales de 
acuerdo con el contexto.

Chihuahua es el tercer estado de la república en el cual se analiza la si-
tuación de la Educación Indígena desde la voz de los actores participan-



108

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

tes, los maestros. La extensión de esta entidad asciende a 247,087 km². 
En su cuadrante suroeste se localiza la Sierra Tarahumara, constituida 
por la zona de altas montañas y la de las barrancas profundas. Esta re-
gión que ocupa el 30% de la superficie del estado, -75, 910 Km2-, alberga 
el grupo indígena tarahumara o rarámuri, a quien brinda el servicio el 
grupo magisterial que colabora en este proyecto. 

Los tarahumaras con una presencia étnica estatal mayoritaria del 
81.9%, comparten la región serrana con los tepehuanos, pimas y gua-
rijios. Actualmente se les puede localizar en todo el estado realizando 
actividades comerciales en pueblos y grandes ciudades. Sin embargo, 16 
de los 67 municipios del estado, concentran el mayor porcentaje de ta-
rahumaras: Balleza, Batopilas, Bocoyna, Carichi, Chínipas, Guadalupe 
y Calvo, Guachochi, Guazapares, Maguarichi, Matachí, Morelos, Moris, 
Nonoava, Ocampo, Urique y Uruachi (Granados, 2006). Sin embargo, 
al día de hoy, esta etnia va perdiendo predominio en los municipios de 
Moris, Nonava y Ocampo (Serrano, 2006). Las estadísticas corroboran 
que las comunidades de la Sierra Tarahumara con alto porcentaje de ha-
bitantes de la etnia tarahumara, o en algunas donde se encuentran con-
viviendo con grupos de mestizos, presentan niveles de alto o muy alto 
rezago social (CONEVAL, 2012). Ello es ocasionado por múltiples fac-
tores, entre lo que se cuentan el intermediarismo comercial, usurpación 
de su territorio, olvido político, deterioro ambiental que contribuye a la 
destrucción de su hábitat; las sequias afectan la agricultura y ganadería 
de autoconsumo, agudizando el hambre y la desnutrición, a lo que se 
agrega el tráfico de estupefacientes y la violación constante de los dere-
chos humanos.

En Chihuahua, para el ciclo escolar 2015-2016 en las 355 Escuelas 
Primarias Indígenas del estado, se atienden 20,112 estudiantes, por 935 
maestros. En este ámbito se desempeña el grupo de 294 docentes parti-
cipantes en el presente proyecto, 169 maestras y 125 maestros. Del total, 
un 91% son originarios de la Sierra Tarahumara. No obstante, de ellos, 
98 docentes no hablan o hablan menos de 20% la lengua rarámuri, 76 
entre 21 al 60%; 46 de 61 y 80%, y sólo 73 dominan más del 80%. 

En el subsistema de educación indígena a nivel primaria, los profeso-
res que ingresan al servicio no tienen perfil de docentes; generalmente 
son bachilleres que toman un taller de Inducción. Según datos del 2013, 
de los sujetos participantes del proyecto, en ese tiempo 40 son bachille-
res, 4 de secundaria y uno con primaria, 143 cursaron o están cursando 



109

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

una licenciatura con carácter de nivelación pedagógica, por lo que ini-
ciaron como bachilleres, 36 omitieron la respuesta y el resto se encuentra 
cursando algún posgrado.

Por tanto, por el bajo perfil de formación en la docencia de maestras 
y maestros que ingresa al subsistema de educación indígena, era de espe-
rarse la presencia de diversos desafíos como entes actuantes que obstru-
yen el óptimo desarrollo de la práctica educativa del profesorado en estos 
ámbitos. Un total de 176 docentes reconocen que en su práctica afecta 
demasiado la falta de conocimiento didáctico; 160, la dificultad para ade-
cuar los contenidos al contexto; 159 la falta de formación profesional para 
encarar los retos educativos. 

Además, es necesario agregar los desafíos infraestructurales identifi-
cados por 187 docentes, los cuales precisan que las malas condiciones 
materiales de las escuelas afectan el buen desarrollo de la práctica educa-
tiva. Principalmente en los lugares más aislados de las regiones étnicas ta-
rahumaras existen escuelas de educación primaria indígena con espacios 
en malas condiciones: aulas, canchas, patios, baños, áreas de juegos. Asi-
mismo, es evidente la falta de mobiliario y la ausencia de material didác-
tico apropiado para el desarrollo del trabajo en el aula en estos contextos.

Otro grupo de problemas son los actitudinales. 192 maestros y maes-
tras señalan el poco apoyo de autoridades educativas; 191 la falta de res-
ponsabilidad y compromiso del profesorado al trabajo en contextos indí-
genas; 239, la poca participación de los padres de familia en la educación 
de los hijos; 262 el ausentismo infantil, lo que contribuye a problemas 
de aprendizaje, que, según 209 docentes, afectan demasiado la práctica 
educativa.

En Guanajuato, la presencia de hablantes de lengua indígena según el 
INEGI (2010), asciende al 3%, lo que da un total de 14,835. Igualmente 
que en los tres estados anteriores, la población indígena se encuentra ubi-
cada en regiones de mediano, alto y muy alto rezago social (CONEVAL, 
2012). Los estudios revelan que en una determinada zona existe una rela-
ción directa entre pobreza y porcentaje de población indígena habitando 
el lugar.

De los grupos indígenas considerados originarios del estado de Gua-
najuato por mencionar algunos, se encuentra el chichimeca-jonaz, des-
cendiente de grupos guerreros, que por diferentes presiones coloniales, 
terminan por asumir una actitud pacifista. Actualmente se localizan en 
la Misión de San Idelfonso de Chichimecas, en el municipio de San Luis 



110

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

de la paz, su población de acuerdo al INEGI (2010) asciende a 2142 ha-
bitantes.

Otro grupo nativo son los otomíes, originarios del Estado de México, 
pero que llegan a estas tierras y se establecen en asentamientos conforma-
dos en la época prehispánica al acompañar a los españoles en sus viajes, 
fue así que se quedaron en tierras del Bajío. Al presente su población 
asciende a 3210 hablantes (INEGI, 2010). Se les encuentra en número 
mayoritario en los municipios de Tierra Blanca, Victoria, Xichú, San José 
Iturbide y San Miguel Allende. 

Los purépechas es otro de los grupos considerado originario de Gua-
najuato, pero que en realidad proviene de Michoacán. En la época pre-
hispánica conformaron un gran imperio al sur del estado y en parte de 
Michoacán, Guerrero y el Estado de México. Actualmente en Guanajuato 
se le localiza principalmente en la parte sur de la entidad, y su población 
asciende a 556 hablantes. 

En este estado es un gran desafío para las instancias responsables aten-
der a una población indígena que por su condición migrante se difumina 
entre la población no-indígena. Las escuelas indígenas en esta entidad 
asumen una condición pluricultural por la procedencia del alumnado de 
diferentes etnias de la república mexicana, y de algunas que se les con-
sidera originarias. Se identifican la chichimeca-jonaz, chinanteco, chol, 
chontal, huasteco, huichol, lacandón, mame, maya, mayo, mazahua, ná-
huatl, otomí, pima, tarahumara, tepehuano, tojolabal, totonaca, tzeltal, 
yaqui, zapoteco entre otros, además de la inclusión de mestizos. Por tan-
to, la Educación Indígena demanda una atención diferencial, en un am-
biente de respeto y consideración del otro. Cuestión crítica, porque en 
Guanajuato debido a las escasas escuelas y población indígena, no existe 
una entidad jurídica que se ocupe de manera específica de la educación 
de grupos étnicos. 

Las escuelas indígenas realmente no lo son, sino que ofrecen atención 
si cuentan con población estudiantil proveniente de alguna etnia, asig-
nando a maestros regulares que hablen la lengua indígena. Durante el 
periodo del 2010 al 2011, en Guanajuato se atendió población indígena 
en 39 escuelas primarias regulares y en 4 preescolares, con 45 docentes 
hablantes de una lengua indígena. Instituciones que, de acuerdo con la 
visión de los actores participantes (30 maestros y maestras que acceden 
participar en esta investigación y que dan respuesta al cuestionario), 
existen problemas acuciantes en la práctica educativa desarrollada en es-



111

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

tas escuelas primarias para indígena.
Entre los elementos que el profesorado reconoce que afectan dema-

siado los procesos de enseñanza aprendizaje vivenciados por niños y ni-
ñas de los diversos grupos étnicos que viven en Guanajuato, por orden 
de importancia está el ausentismo infantil; comentan que el alumnado 
suele desplazarse a trabajar con los padres de familia sin preocuparse por 
la asistencia a la escuela. Así, los problemas de aprendizaje del alumna-
do, son considerados como otro de los desafíos magisteriales. El profe-
sorado tiene como reto implementar mejores estrategias para enfrentar 
el bajo aprovechamiento escolar, favoreciendo así el dominio de conte-
nidos curriculares.

En tercer grado de jerarquía, se identifica según opinión de encues-
tados, un problema de carácter actitudinal: la falta de responsabilidad y 
compromiso del profesorado para desarrollar el trabajo que le corres-
ponde en contextos escolares indígenas. En cuarto y quinto lugar, se 
identifican problemas de formación docente, asumidos por dos tercios 
de los entrevistados. Reconocen que tienen una formación insuficiente 
para enfrentar los desafíos de enseñar y/o gestionar, lo que afecta dema-
siado la práctica educativa, al igual que carecen de conocimiento didác-
tico para trabajar los contenidos escolares.

También se mencionan reiteradamente otras problemáticas que in-
ciden en la labor de los docentes: poca participación de los padres en la 
educación de sus hijos, falta de material en lengua indígena, bajos sala-
rios. Asimismo, se identifica poco dominio de la lengua indígena que 
hablan los alumnos que el profesorado atiende. El 95% de los maestros 
que se desempeñan en estas escuelas son regulares, no hablantes de len-
gua indígena, a quienes les resulta ajena la interculturalidad. Situación 
más complicada, cuando en estas instituciones regulares de educación 
primaria y preescolar, el número de niños mestizos atendidos es bastante 
significativo, así como es evidente el desconocimiento que tienen de la 
cultura de sus compañeros indígenas.

Conclusiones
En diversos documentos normativos nacionales e internacionales, 

la educación es reconocida como un derecho ineludible de los pueblos 
indígenas. Por mencionar algunos, la Declaración Universal de los De-
rechos Humanos, el Convenio 169 de la OIT sobre Pueblos Indígenas y 
Tribales en Países Independientes, Constitución Política de los Estados 



112

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Unidos Mexicanos, entre otros.
Es una realidad que en diversos países se han obtenido grandes avan-

ces en la atención educativa a niñas y niños indígenas. Pero en el caso de 
México, que actualmente propugna en el ámbito de educación étnica la 
propuesta de educación bilingüe e intercultural, los resultados educati-
vos de los indígenas no han sido los esperados, además de encontrarse 
muy por debajo de los que ha conseguido la población no indígena.

Por tanto, sin pasar por alto la importancia de algunos logros guber-
namentales alcanzados a lo largo del siglo XX en el ámbito de la educa-
ción indígena, es necesario señalar que los esfuerzos realizados no han 
sido suficientes. Según los hallazgos, la educación Primaria Indígena a 
nivel nacional presenta un fuerte rezago. El olvido político de esta moda-
lidad educativa se expresa en malas condiciones materiales de sus escue-
las, carencia de material didáctico, y sobre todo, la insuficiencia de ins-
tancias que ofrezcan una sólida formación en docencia a jóvenes de las 
etnias provenientes de los estados aquí estudiados, que deseen formarse 
como maestros. Ello ocasiona que el alumnado indígena sea atendido 
comúnmente por docentes sin un perfil adecuado.

De los cuatro estados estudiados desde precisiones de ENLACE 
(2013-1016), el que presenta mayores logros en Educación Primaria a 
nivel nacional es Chiapas y el más bajo Guanajuato. En Educación Pri-
maria Indígena una vez más, obtiene el más alto logro Chiapas, mientras 
que el más bajo resultó ser Jalisco. Sobre inequidad educativa hacia el 
interior de los estados, en la educación que se ofrece a indígenas y no- 
indígenas, el de mayor inequidad resultó ser Chihuahua, y el más equi-
tativo Guanajuato.

En cuanto a problemáticas en Educación Primaria Indígena iden-
tificadas desde la visión del magisterio participante, y comunes en los 
estados bajo análisis, están: que el magisterio que atiende la docencia 
en las regiones indígenas en estudio no domina las lenguas originarias; 
enfrenta una raquítica formación profesional; además adolece de falta 
de herramientas didácticas para trabajar los contenidos escolares y de 
competencias para adecuarlos al contexto. En cuanto al alumnado, los 
desafíos compartidos por el profesorado para mejorar la práctica educa-
tiva en regiones étnicas, está el ausentismo estudiantil y el bajo aprove-
chamiento escolar.

Por lo que no es arriesgado afirmar que respecto de la Educación 
Indígena quedan múltiples compromisos por resolver, aquellos que de 



113

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

manera incesante van pasando de una agenda oficial a otra, sin ser solu-
cionados. Son tareas acuciantes que están ahí pendientes, como un re-
clamo a los hacedores de políticas públicas y al magisterio, por parte de 
los grupos humanos étnicos que se encuentran viviendo en condiciones 
de gran rezago social y económico, clamando por un poco de equidad y 
de justicia.



114

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

1.4 Las políticas Educativas para la Formación 
Docente de Profesores Indígenas en México

Aníbal Huizar Aguilar

En este apartado se presenta un análisis de las políticas educativas que 
han estado presentes en México con respecto a la Formación Docente de 
Profesores Indígenas. Para esto fue necesario realizar una revisión de los 
conceptos de política educativa y formación docente con la finalidad de 
contar con un punto de partida, un referente claro de los asuntos que se 
están tratando en el presente capítulo. Lo que nos interesa es recuperar 
cómo el Estado ha considerado la formación docente de los profesores 
indígenas en nuestro país.

La revisión retomó la política educativa en la formación de docentes 
indígenas en México, desde la creación de la Secretaría de Educación 
Pública con José Vasconcelos, hasta las últimas disposiciones en materia 
educativa que datan del año 2012, con la reforma educativa promovida 
por el presidente Enrique Peña Nieto. De tal suerte que se identificaron 
referentes legales, pretensiones formativas y procedimientos empleados 
en la formación inicial, formación en el servicio, formación continua y 
la profesionalización docente.

Un punto de partida, los conceptos clave.
Al revisar las conceptualizaciones se hace desde la conciencia de sa-

ber que cualquier idea corresponde a posturas específicas en un mo-
mento histórico, sin embargo se requiere tener referencias que sirvan de 
marcos comunes para establecer diálogos y posiciones. Así se retomó el 
concepto de Política educativa, palabras que permiten reconocer y re-
cuperar los marcos legales que regulan las acciones del Estado en rela-
ción a las prácticas educativas sistemáticas, mismas que se manifiestan 
y pretenden incidir en la sociedad. Se trata de disposiciones legales que 
enmarcan y determinan el tipo de educación que se debe de promover 
en un determinado momento histórico. En este sentido Teresa Sirvent 
la define “…como la acción del Estado sobre la educación sistemática 
que restringe una concepción de educación permanente como derecho 
inalienable de todos los ciudadanos a lo largo de su vida”.

Las políticas educativas dibujan las condiciones ideales de la educa-
ción que se propone, además, procuran permear las estructuras sociales 



115

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

al determinar los ideales que se pretenden y al orientar las acciones coti-
dianas en el ámbito educativo. En este sentido Contreras (1997) advierte 
que “Las políticas no sólo crean marcos legales y directrices de actua-
ción. También suponen la expansión de ideas, pretensiones y valores 
que paulatinamente comienzan a convertirse en la manera inevitable de 
pensar. Al fijar unas preocupaciones y un lenguaje, establecen no sólo 
un programa político, sino un programa ideológico en el que todos nos 
vemos envueltos”.

En nuestro país las políticas educativas se llegan a perder en el tiem-
po, debido a que su aplicación se limita a las pretensiones y proyectos 
educativos de los gobernantes en curso. En repetidas ocasiones los efec-
tos de las políticas educativas no son los esperados, los tiempos son muy 
cortos para verificar las nuevas condiciones sociales. Así nos referiremos 
a la política educativa como el conjunto de leyes, decretos, disposicio-
nes, reglamentos y resoluciones, que conforman la doctrina pedagógica 
de nuestro país y determinan los propósitos y los procedimientos ne-
cesarios para alcanzarlos. Por lo tanto, se presentará la revisión de las 
disposiciones legales que ha emitido el gobierno mexicano relacionadas 
con la formación docente de profesores indígenas y algunas pretensiones 
educativas.

Ahora bien, para comprender el concepto de formación docente de 
profesores indígenas en nuestro país, se parte de la idea de formación, 
que bien se pudiera considerarse como un dispositivo, es decir, ofrecer 
ciertas condiciones para que se dé la formación, o bien, implementar 
ciertos programas y contenidos de aprendizaje. Sin embargo, se recono-
ce que no se le puede llamar formación a las condiciones para formar, o 
a la implementación de programas. La formación consiste en encontrar 
formas para cumplir con ciertas tareas para ejercer un oficio, una profe-
sión o un trabajo. De acuerdo con las ideas de Ferry (1997), nadie puede 
formar al otro. El individuo que se forma es quien encuentra su propia 
manera de formarse, es él quién se desarrolla. Pero formalmente se de-
fine a la formación docente como “…un proceso integral, sistemático y 
permanente que permite a los maestros tener diferentes acercamientos 
de la realidad de la práctica docente, con la idea de reconstruirla y trans-
formarla” (DGEI, 2011:317). Las maestras y maestros se ven influencia-
dos por las ideales y aspiraciones de los diferentes actores involucrados 
en la tarea educativa que se expresan en las políticas públicas al respecto, 
incidiendo en la incorporación de estos y la realidad vivida.



116

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Los sujetos determinan su forma, y en el caso que nos ocupa, se trata 
de personas que ejercen la docencia y que se forman para tal fin, por 
ejemplo los profesores que toman la iniciativa para mejorar su desem-
peño docente e interviene sus prácticas, se afirma que ellos viven proce-
sos de formación, en tanto que el sujeto está buscando su forma de ser 
docente. Sin embargo, para que esa formación docente permita arribar 
a las prácticas profesionales que establecen las políticas educativas, no 
son suficientes las experiencias que se puedan emprender y recrear en el 
campo de acción de los docentes, se requiere una formación especializa-
da, brindada por las instituciones creadas para tal fin. 

La formación docente de los profesores indígenas se concreta en múl-
tiples espacios, que van desde los escolarizados, para quienes tuvieron la 
oportunidad de cursar una licenciatura en una Escuela Normal o en la 
Universidad Pedagógica Nacional, hasta quienes han aprendido la do-
cencia en el servicio. En este último caso, los profesores a pesar de no 
contar con una preparación específica en instituciones escolarizadas tu-
vieron la necesidad de incorporarse al servicio profesional como profe-
sores indígenas y formarse dentro de la práctica. 

Se advierte pues la presencia de una diversidad amplia en torno a la 
formación de los profesores indígenas, en donde además de las políticas 
nacionales inciden las políticas locales, así como elementos contextuales, 
tales como la población indígena, la cantidad de grupos originarios y 
nativos, la migración, así como los proyectos personales de los sujetos en 
formación a lo largo de su desarrollo profesional.

El desarrollo profesional de los docentes, considerado como el re-
corrido personal-profesional, de acuerdo con Julián (2009) se le puede 
comparar con un sendero que abarca las primeras experiencias vividas 
como alumnado, pasa por el desempeño de manera profesional de la ac-
tividad docente, hasta el retiro del servicio. Dicha representación ayuda 
a identificar las etapas formativas de los profesores indígenas, puesto que 
el autor distingue cuatro fases:

Fase de preentrenamiento: se presentan las primeras expe-
riencias vividas como alumnos/as y que son de una impor-
tancia extraordinaria. Tiene gran influencia en el desarrollo 
de creencias.
Fase de pre-servicio: comúnmente se denomina formación 
inicial, que se realiza en instituciones formadoras de nivel 
superior, donde el futuro docente adquiere los conocimien-



117

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

tos necesarios para abordar la profesión desde los compo-
nentes de la formación.
Fase de inducción o iniciación: es lo correspondiente a los 
primeros años de docencia como profesional, generando 
mecanismos de supervivencia que se ha denominado como 
un periodo crítico para el aprendizaje de la enseñanza (Fie-
man-Nemser, 1988; Del Villar, 1993).
Fase de servicio: se manifiesta a lo largo de la vida profe-
sional del docente e incluye todas aquellas actividades que 
persiguen el desarrollo profesional y el perfeccionamiento 
de la enseñanza, también se le conoce como formación per-
manente.

Los profesores indígenas de nuestro país se forman bajo diferentes 
circunstancias. Así se reconoce a los profesores que no recibieron forma-
ción formal antes de incorporarse al servicio, antes de contratarse solo 
participaron en un curso de inducción de duración corta, luego se les 
asignó un grupo de alumnos para promover la educación básica. En su 
fase de inducción a la docencia, vivieron su formación en el servicio. 
También se reconoce la existencia de profesores que concluyeron la fase 
de la formación inicial en instituciones destinadas para tal fin, como lo 
son las Escuelas Normales. Algunos otros, siguieron con su preparación 
al tomar talleres, cursos, diplomados, especialidades que les dieron for-
mación continua, incluso la profesionalización de la práctica en algunas 
Maestrías y Doctorados. El proceso oficial de formación de los profeso-
res indígenas en México responde al contexto sociopolítico e histórico 
en que se genera, es decir, no es indiferente a las condicionantes sociales, 
políticas del momento y espacio en el que se origina.

Revisión histórica de las políticas educativas para la 
formación de docentes indígenas en México

En una nación que se jacta de reconocer su diversidad cultural y que 
pretenda cuidar sus manifestaciones culturales, historia y dignidad, de-
berá de asegurar que sus instituciones brinden el respeto y la garantía 
de los derechos de los pueblos originarios, el tipo de educación que se 
promueva deberá de fomentar la educación intercultural, recuperar las 
lenguas indígenas, ofrecer dicho servicio en la lengua de los pueblos ori-
ginarios que se atienden, además de promover el estudio de las lenguas 
indígenas en la población mayoritariamente mestiza.



118

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

La formación de profesores indígenas constituye un elemento funda-
mental en la Educación Pública de nuestro país, puesto que, no se po-
dría cumplir con las disposiciones establecidas en la carta magna si no 
se cuentan con programas de formación para maestros de los pueblos 
originarios. Cabría entonces hacernos la pregunta sobre cuál ha sido la 
política educativa que se ha dictado en torno a la formación de profeso-
res indígenas en México.

La atención a la educación indígena en México ha existido des-
de el surgimiento mismo de la Secretaría de Educación Pública (SEP) 
en 1921. Con las Misiones Culturales (1923), que tenían la función de 
formar maestros para el medio rural e indígena, hasta la creación de la 
Coordinación General de la Educación Intercultural Bilingüe (CGEIB) 
en el año del 2001, que continúa hoy con la función de promover la edu-
cación intercultural para todos los mexicanos y la educación intercultu-
ral bilingüe para las poblaciones de diverso origen cultural y lingüístico. 
Posteriormente la reforma educativa del 2011 establece con claridad la 
obligación de los gobiernos nacional y local de brindar una educación 
intercultural y bilingüe a la población indígena del país, sea cual fuere 
su condición de ubicación geográfica, de cantidad poblacional, de mi-
gración, entre otros. Así como las disposiciones que recientemente se 
establecieron en el Modelo Educativo 2016.

En la época cardenista (1934-1940), se buscó que el indigenismo se 
consolidara como una política gubernamental. Sin embargo, el ambiente 
educativo adquirió una posición más radical por las influencias de los 
maestros que integran lo que se le denomina Escuela Rural Mexicana, 
quienes promovieron los principios nacionalistas y los anhelos agraris-
tas. El pensamiento de estos maestros sintetizaba tanto los ideales educa-
tivos, como el anhelo de enrolarse en la lucha agraria, política y cultural 
de los grupos autóctonos (Sariego, 2002).

Durante el periodo presidencial del Lic. Miguel Alemán Valdez 
(1946-1952) se creó el Instituto Nacional Indigenista, instancia que im-
pulsó a nivel nacional la creación de 20 Centros de Capacitación para 
indígenas. Estas instituciones surgieron con el propósito de formar jó-
venes indígenas para que promuevieran el desarrollo de su propia etnia: 
“Los promotores eran capacitados en distintas áreas como: salud, desa-
rrollo agrícola, gestoría legal, entre otras; fungían como agentes de cam-
bio e interlocutores entre la comunidad indígena y la sociedad nacional 
(Franco: 2003: 32)”.



119

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

En el año de 1951 se crearon los Centros Coordinadores Indigenistas 
del Instituto Nacional Indigenista, a los cuales se les asignó la respon-
sabilidad de la formación de los docentes para el medio indígena. Los 
jóvenes elegidos para ser habilitados como promotores y ejecutar la nue-
va política educativa eran de las mismas comunidades originarias que 
serán atendidas, a quienes se les capacita en su propia lengua materna. 
Impulsaron la educación integral y de alfabetización bilingüe para niños 
indígenas, fueron los generadores del cambio que se dió a través del INI 
en los años cincuenta.

En el gobierno de Manuel Ávila Camacho (1941-1946), el Instituto 
Federal de Capacitación del Magisterio (IFCM) asumió el compromiso 
de formar los cuadros magisteriales para la educación indígena, quien 
asumió a nivel nacional la tarea de la actualización de los docentes. A 
esta institución asistían maestros de diversos estados de la república, 
quientes tenían escolaridad de primaria, algunos maestros rurales bi-
lingües con estudios limitados a nivel de secundaria, que fungían como 
docentes de zonas indígenas o campesinas, a quienes se les otorgó su 
título de maestros de educación primaria. La modalidad de estudio se 
dividía en una parte por correspondencia y otra presencial en periodos 
vacacionales (Hernández, 2000). El IFCM fue sustituido en 1971, por 
la Dirección General de Capacitación y Mejoramiento Profesional del 
Magisterio (DGCMPM).

En el gobierno de el Lic. Luis Echeverría Álvarez (1970-1976) se ins-
tauró por decreto presidencial la Dirección General de Educación Ex-
traescolar en el Medio Indígena, un acuerdo publicado en el Diario Ofi-
cial de la Federación del 30 agosto de 1973. La tarea que se les asignó fue 
que a través de los Centros Coordinadores Indigenistas se continuara 
formando maestros bilingües y promotores culturales en internados in-
dígenas de educación bilingüe que atendía a niños y niñas, denominados 
en este momento Centros de Integración Social (CIS). En el mandato de 
Echeverría, los centros coordinadores indigenistas aumentaron de 12 a 
70.

En 1978 en el gobierno del Lic. José López Portillo (1976-82), se creó 
la Universidad Pedagógica Nacional como alternativa enfocada a elevar 
la calidad de la educación en México, a través de la superación profesio-
nal del magisterio en servicio que contaban con normal básica o bachi-
llerato. Desde sus orígenes se generaron diversos programas, no obstante 
es el de 1990, específicamente la licenciaturas en Educación Preescolar y 



120

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Educación Primaria para el Medio Indígena (LEPEPMI´90), que atendía 
las necesidades de profesionalización de docentes de educación indíge-
na.

En 31 de octubre de 1988, con el Lic. Miguel de la Madrid Hurtado, se 
decretó el Acuerdo 146 mediante el cual se creó el Centro de Bachillerato 
Pedagógico, que se dedicó a atender población bilingüe, esto como res-
puesta al compromiso asumido en el Programa Nacional de Educación, 
Cultura, Recreación y Deporte 1984-1988, consistente en la ampliación 
de los servicios educativos a todas las comunidades ubicadas en contex-
tos rurales e indígenas del país; impulsar la educación indígena en armo-
nía con la cultura y el entorno característico de cada etnia. La magnitud 
de la tarea, exigió formar un número suficiente de maestros especializa-
dos para el medio rural e indígena; racionalizar los servicios asistenciales 
y propiciar la participación activa de las comunidades en los procesos 
educativos. Se consideraba que la formación de profesores demandaba 
planteles de bachillerato pedagógico, como puente de ingreso a las es-
cuelas normales para personas bilingües en las regiones habitadas por 
los grupos indígenas, pero debido a la ausencia de estas instituciones for-
madoras de docentes en varias regiones del país, los jóvenes egresados de 
esta institución tuvieron la oportunidad de ejercer la docencia.

En el año de 1989, se identificaron nuevas acciones gubernamentales 
en la formación de maestros, así se fusionaron la Dirección General de 
Educación Normal y la Dirección General de Capacitación y Mejora-
miento, denominando a la nueva institución, Dirección General de Edu-
cación Normal y Actualización del Magisterio (DGENAM), a la que se 
le asignan las funciones de formación y actualización del magisterio, a 
través de los Centros de Actualización del Magisterio (CAM) en los es-
tados, así como de las Normales existentes. (SEP 2003:105). La Dirección 
General de Educación Normal y Actualización del Magisterio, a través 
del CAM, abrió al profesorado la oportunidad de formalizar su perfil 
docente dentro de la educación básica y certificar su desempeño. 

Al entrar en vigor el Acuerdo Nacional para la Modernización de la 
Educación (1992), propuesta en el periodo del C. Presidente de la Re-
pública Carlos Salinas de Gortari (1988-1994), permaneció como prio-
ridad en el Estado la educación para los pueblos autóctonos. La educa-
ción bilingüe abrió paso a la interculturalidad, una alternativa educativa 
que, según la propuesta, trasciende el rescate de la cultura y propone una 
educación que vaya en busca de la equidad y el beneficio mutuo de los 



121

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

pueblos que comparten un espacio geográfico, conocimientos y valores.
Estas pretensiones se llevaron al pleno y se autorizó una modificación 

a la Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos. En el artí-
culo 2º menciona el carácter pluricultural, refiriéndose específicamente 
a la existencia de pueblos indígenas existentes antes de la colonización y 
que guardan una identidad propia como pueblos originarios (CPEUM, 
1992). La modificación a la Carta Magna implicó una serie de cambios, 
reformulaciones y ajustes del Estado en su relación con los pueblos in-
dígenas expresados especialmente en la conformación y funcionamiento 
del Sistema Educativo Nacional, por lo que en el inciso b) del mismo 
artículo, se asentaron las bases para abatir el rezago, garantizar e incre-
mentar los niveles de escolaridad, favoreciendo la educación bilingüe e 
intercultural, así como el acceso a los niveles educativos, medio y su-
perior, con la creación de un sistema de becas. Asimismo, el desarrollo 
de programas educativos de contenido regional donde se reconociera 
la riqueza cultural y se promoviera el respeto y conocimiento de las di-
versas culturas. A su vez, en el artículo 3º constitucional se estableció la 
igualdad de derechos para todos los mexicanos, evitando privilegios por 
raza, sexo, religión o condición social.

En el periodo del Lic. Ernesto Zedillo Ponce de León, se realiza-
ron modificaciones a la Ley General de Educación, la cual plantea 
en su Artículo 7, fracción IV que se deberá “Promover mediante la 
enseñanza el conocimiento de la pluralidad lingüística de la nación 
y el respeto a los derechos lingüísticos de los pueblos indígenas. Los 
hablantes de lenguas indígenas tendrán acceso a la educación obli-
gatoria en su propia lengua y español.” Asimismo, en el Artículo 8 se 
plantea, entre otras cosas, que “El criterio que orientará (...) la for-
mación de maestros de educación básica se basará en los resultados 
del progreso científico, luchará contra la ignorancia y sus efectos, las 
servidumbres, los fanatismos y los prejuicios” (LGE, 1998). 

A principios del siglo XXI y bajo la presión social de dar respuesta 
a las demandas de educación intercultural para los pueblos autócto-
nos, el gobierno federal continuó sin asumir el compromiso de crear 
nuevas normales indígenas. Ante esta urgencia desatendida y como 
una medida paliativa, a partir de 2005, estando al frente de la repú-
blica el Lic. Vicente Fox Quezada (2000-2006), se decidió que a ni-
vel nacional las normales no indígenas ofrecieran la Licenciatura en 
Educación Primaria Intercultural Bilingüe (LEPIB), como estrategia 



122

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

para impulsar la interculturalidad. En las últimas décadas, además 
las maestrías profesionalizantes en interculturalidad empiezan a ser 
ofertadas en múltiples universidades. No obstante, dadas las distan-
cias geográficas entre las comunidades que atienden y los espacios 
educativos donde se ofrecen estos posgrados, resultan inaccesibles a 
la mayoría de los jóvenes o maestros de las etnias. Se observa la nece-
sidad de establecer modalidades a distancia o bien, que un grupo de 
asesores se traslade periódicamente a las poblaciones indígenas para 
atender a los grupos de maestros y maestras interesados en cursarlos.

En el Programa Nacional de Educación 2001-2006 (ProNaE, 2001-
2006) se menciona de manera transversal, a lo largo de todo el do-
cumento, la implementación de la Educación Intercultural Bilingüe. 
En lo que respecta a la formación de los docentes, se advierte en dos 
de sus apartados que el docente es la figura primordial en el avance 
de cualquier programa educativo sostenible, por lo que se establecen 
varias acciones para apoyar a los docentes ubicados en zonas indí-
genas y de alta marginación para que puedan contar con las mejores 
condiciones para realizar su labor educativa.

Como una de las respuestas del sistema educativo a las conside-
raciones anteriores, así como a las metas trazadas por acuerdo del 
Ejecutivo Federal, en el año 2001 se creó la Coordinación General de 
Educación Intercultural Bilingüe (CGEIB) de la Secretaría de Educa-
ción Pública que se le asignó, entre otras funciones, la de coordinar 
las acciones que concretizaran la política en una mejor educación 
para los pueblos indígenas.

Otro aspecto importante es la emisión de la Ley General de De-
rechos Lingüísticos de los Pueblos Indígenas, vigente desde marzo 
de 2003, donde se señala que tanto las lenguas indígenas como el 
español, son lenguas nacionales, por lo que el Sistema en general, y el 
Sistema Educativo en especial, deben realizar acciones para asegurar 
su desarrollo y revitalización en los ámbitos comunitario, municipal, 
estatal y nacional.

En el periodo presidencial del Lic. Felipe Calderón Hinojosa 
(2006-2012), la Dirección General de Educación Indígena (DGEI), 
implementa una estrategia de formación inicial para jóvenes intere-
sados en ingresar al ámbito de la educación indígena, el cual se re-
conoce como Proceso de Inducción a la Docencia (PID) “… a través 
del Taller de Inducción a la Docencia para el medio indígena, que es 



123

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

propiamente una etapa de capacitación para los aspirantes a docen-
tes que sin contar con un perfil profesional como egresados de li-
cenciatura, se incorporan al trabajo docente. (DGEI, 2011:292). Con 
estos talleres se pretendió que los futuros maestros y maestras que 
atenderían alumnos de grupos étnicos, se habilitan para enfrentar 
las dificultades que surjan en el ejercicio de su práctica docente. Sin 
embargo, continúa pendiente la tarea de establecer instancias creadas 
ex profeso para la formación de maestros de regiones étnicas.

Hasta el ciclo escolar 2014-2015, los esquemas que habían regido 
las exigencias de profesionalización del magisterio de educación bá-
sica a nivel nacional eran los parámetros de carrera magisterial y los 
cursos de actualización ampliamente difundidos en los últimos años.

Con la reforma implementada en el sexenio del Lic. Enrique Peña 
Nieto (2012 – 2018), los criterios de selección del docente se estable-
cen mediante un mecanismo diferente. La Ley General del Servicio 
Profesional Docente (2013), plantea en su Artículo 7, Fracción IV, 
que el Instituto Nacional para la Evaluación de la Educación (INEE), 
tiene la competencia de autorizar los parámetros e indicadores que 
establecen las secretarías en los estados para el ingreso, la promoción, 
el reconocimiento y la permanencia, así como las etapas, aspectos y 
métodos de evaluación obligatorios. Por lo que las autoridades edu-
cativas estatales tienen la competencia para establecer los perfiles de 
ingreso para los maestros de educación indígena, siempre y cuando 
sean autorizados por el INEE.

En los requerimientos del concurso de oposición para aspirantes a 
docentes de educación indígena (SEP, 2015), se les exige cumplir con 
diversos parámetros, como conocimiento de enfoques educativos, de 
los procesos de desarrollo y aprendizaje de los alumnos, del marco 
normativo de la educación. Por otro lado, deben tener la capacidad 
para acceder a textos especializados, además de habilidades cultura-
les y lingüísticas para relacionarse con sus alumnos, los padres de fa-
milia y, en general, con el contexto comunitario en el que labora. ¿En 
qué instancias estatales se prepararán los maestros que atenderán en 
los próximos años la educación indígena de los rarámuris?, ¿Cómo 
accederán los bachilleres al dominio de los parámetros requeridos 
gubernamentalmente? Situación grave, ante la inseguridad laboral 
que con la nueva legislación enfrenta el campo de la educación bási-
ca.



124

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

La formación inicial docente indígena en 
Instituciones formadoras de docentes.

Las Escuelas Normales son instituciones dedicadas a la formación de 
docentes, mismas que fueron apareciendo de manera esporádica a lo lar-
go del siglo. Existen diversos tipos, como las denominadas Beneméritas 
y Centenarias, las Rurales, los Centros Regionales, las Experimentales y 
las Particulares o incorporadas. En sus inicios no contaban con el respal-
do del gobierno, pero la necesidad de formar a nuevos maestros llevaron 
a que se autorizara su creación con objetivos específicos. Son precisa-
mente estas, las que empiezan a jugar un papel esencial en el impulso de 
la educación intercultural en la nueva política educativa. 

Estas instituciones se rigen por programas que son de carácter na-
cional. Sin embargo, en cada uno de los estados se encuentran parti-
cularidades en su operación, dependiendo de la cantidad de grupos 
originarios en cada estado, así como la población que se atiende. Así 
en Michoacán nació en 1995 la Escuela Normal Indígena, reconocida 
oficialmente hasta el 2003; en Oaxaca se crea en 1999 la Escuela Normal 
Bilingüe e Intercultural, y en Chiapas aparece en el 2000, la Escuela Nor-
mal Indígena Intercultural Bilingüe en San Cristóbal de las Casas. Todas 
ellas desde sus orígenes se esfuerzan por mantener un programa propio, 
pero finalmente el gobierno termina por imponerles los esquemas na-
cionales de las normales no indígenas, bajo el pretexto de homogeneizar 
dichos programas.

Las escuelas normales del país dependen directamente de la Direc-
ción General de Educación Superior para Profesionales de la Educación 
(DGESPE), instancia cuya misión es proponer y coordinar las políticas 
educativas de educación superior para las instituciones formadoras de do-
centes a fin de lograr óptimos niveles de calidad y cobertura, así como su 
integración a las necesidades de la educación básica del país. La DGESPE 
es quien promueve la aplicación de planes de estudio con carácter na-
cional en cada una de las licenciaturas que se ofertan para la formación 
inicial de docentes de educación básica, entre las que se tienen las licen-
ciaturas en Educación Primaria, Educación Preescolar, Educación Física, 
Educación Especial, Educación Primaria Intercultural Bilingüe y Educa-
ción Secundaria.

Los profesores indígenas que en este momento se encuentran laboran-
do y que tuvieron la fortuna de contar con formación inicial en alguna 
escuela normal, es altamente probable que lo hayan hecho con los Planes 



125

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

de Estudio 1997 de la Licenciatura en Educación Primaria y 1999 de la 
Licenciatura en Educación Preescolar. 

Los Planes de Estudio 1997 de la Licenciatura en Educación Prima-
ria y 1999 de la Licenciatura en Educación Preescolar, definidos en los 
Acuerdos Secretariales 264 y 268 respectivamente (SEP: 1997), pretendían 
promover competencias que definen el perfil de egreso. Se agrupan en 
cinco grandes campos, y solo el numeral V toca asuntos de la diversidad e 
interculturalidad. En el inciso a) Aprecia y respeta la diversidad regional, 
social, cultural y étnica del país como un componente valioso de la nacio-
nalidad, y acepta que dicha diversidad estará presente en las situaciones en 
las que realice su trabajo. Son ofertas educativas que no hacen propuestas 
específicas para atender la diversidad étnica y cultural de nuestro país, se 
trata de diseños pensados para la formación de profesores mestizos.

Las Escuelas Normales de acuerdo con la Ley General de Educación, 
fueron las instituciones que tenían la rectoría en la formación inicial de 
docentes, pero esta situación cambió a partir de la Reforma Educativa 
promovida en la administración del presidente de la república el Lic. En-
rique Peña Nieto, en la que se señaló que son una opción más de forma-
ción. En ese marco reformista, aparecieron los Planes de Estudio 2012 
para la Educación Normal.

Los planes de estudio se ofertan actualmente para las licenciaturas en 
Educación Primaria y Preescolar, así como Primaria y Preescolar Inter-
cultural Bilingüe se les denomina Planes de Estudios 2012 (SEP, 2012e). 
En estas propuestas se deja ver un esfuerzo por parte de la DGESPE para 
atender la tarea pendiente de la formación docente para la intercultu-
ralidad bilingüe. Sin embargo, son pocos estados que tienen esta oferta 
educativa. Los jóvenes que desean prepararse para docentes deberán ha-
cerlo en las licenciaturas de Educación Preescolar o Educación Primaria, 
2012.

En los acuerdos secretariales del gobierno de México, se autoriza los 
programas nacionales. Así se pudieron identificar el denominado 649 
por el que se establece el Plan de Estudios para la formación de maestros 
de Educación Primaria; 650 por el que se establece el Plan de Estudios 
para la Formación de Maestros de Educación Preescolar; 651 por el que 
se establece el Plan de Estudios para la Formación de Maestros de Edu-
cación Primaria Intercultural Bilingüe; y 652 por el que se establece el 
Plan de Estudios para la Formación de Maestros de Educación Preesco-
lar Intercultural Bilingüe Licenciatura en Educación Preescolar Intercul-



126

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

tural Bilingüe. Todos plantean Competencias genéricas y profesionales 
con unidades o elementos que describen lo que el egresado será capaz 
de realizar al término del programa educativo y señala los conocimien-
tos, habilidades y valores involucrados en los desempeños propios de su 
profesión.

Se plantea con claridad que en sus competencias genéricas deberá ac-
tuar con sentido ético, respetar la diversidad cultural, étnica, lingüística 
y de género. Mientras que en las profesionales plantea propiciar y regular 
espacios de aprendizaje incluyentes para todos los alumnos, con el fin de 
promover la convivencia, el respeto y la aceptación. Atiende la diversi-
dad cultural de sus alumnos para promover el diálogo intercultural.

En estas opciones de formación se incluyó en los discursos la atención 
a la diversidad cultural, étnica, lingüística y de género, así como la regu-
lación de espacios incluyentes. Sin embargo, al comparar los Planes de 
estudio para mestizos y los que se supondría se ofertarían para formar 
profesores indígenas, se encontró que los cuatro tienen el mismo perfil 
de egreso.

Los cambios existentes se encontraron en la malla curricular. En los 
cuatro planes de estudio, los cursos están organizados en trayectos for-
mativos, los cuales son: psicopedagógico, preparación para el aprendiza-
je y el desarrollo, lengua adicional y tecnologías para la información y la 
comunicación, cursos optativos y práctica profesional. Para las licencia-
turas interculturales bilingües de preescolar y primaria solo se agrega el 
trayecto denominado lenguas y culturas de los pueblos originarios.

Nuestro país manifiesta diversidad cultural en sus 32 entidades que 
conforman la república. En cada una de ellas existe un Departamento o 
una Secretaría de Educación Local, que dispone sus políticas para aten-
der la formación de profesores indígenas, bajo el discurso de atender a 
las necesidades de la diversidad étnica de su población. De esta manera 
se pueden citar ejemplos, como el caso del estado de Jalisco en donde se 
reconoce la existencia de dos grupos originarios los Nahuas y los Wixá-
rrikas. Para su atención existe la Dirección General de Educación para la 
Equidad y Formación Integral a la cual pertenecen la Dirección de Edu-
cación Indígena (DEI), la Dirección de Educación Inicial y la Dirección 
General de Programas Estratégicos que, entre otros, tiene a su cargo el 
Programa Escuelas de Calidad y el Programa de Acciones Compensato-
rias para Abatir el Rezago de Educación Inicial y Básica, todas relaciona-
das con la educación de las comunidades indígenas. Sin embargo, a pesar 



127

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

de contar con población de este tipo, nunca se ofertaron las Licenciatu-
ras en Educación Preescolar o Primaria Intercultural Bilingüe, los jóve-
nes que aspiran a formarse para la docencia deberán hacerlo en alguna 
escuela normal con Planes de Estudio para los mestizos, como es el caso 
de la Escuela Normal Experimental de Colotlán, ubicada en la región 
norte, lugar donde se encuentran los territorios de los Wixarikas, o bien 
en el Centro Rural de Educación Normal, ubicado en Ciudad Guzmán, 
cerca del lugar donde han vivido algunos asentamientos Nahuas.

Se identificó la existencia de las Escuelas Normales Indígenas en otros 
estados de la república, mismas que nacieron con la aparición en Mi-
choacán en el año de 1995 de la primara institución de este tipo, pero 
reconocida oficialmente hasta el 2003. En Oaxaca se creó en 1999 la Es-
cuela Normal Bilingüe e Intercultural y en Chiapas apareció en el 2000, 
la Escuela Normal Indígena Intercultural Bilingüe en San Cristóbal de 
las Casas. Todas ellas desde sus orígenes se esforzaron por mantener un 
programa propio, pero finalmente el gobierno termina por imponerles 
los esquemas nacionales de las normales no indígenas, bajo el pretexto 
de homogeneizar dichos programas, pero quizá lo que en realidad se 
busca, es seguir imponiendo la ideología del Estado (Velasco y Jablons-
ka, 2010).

A partir de 2005, estando al frente de la república el Lic. Vicente Fox 
Quezada (2000-2006), se decide que a nivel nacional las normales no 
indígenas ofrezcan la Licenciatura en Educación Primaria Intercultural 
Bilingüe (LEPIB), como estrategia para impulsar la interculturalidad. En 
el estado de Chihuahua, la Escuela Normal Experimental Miguel Hidal-
go ubicada en Hidalgo del Parral, Chihuahua, en el 2010 incorpora den-
tro de sus programas la LEPIB (Velasco y Jablonska, 2010). No obstante, 
dadas las distancias geográficas entre las comunidades que atienden y los 
espacios educativos donde se ofrecen las opciones de formación docente, 
resultan inaccesibles a la mayoría de los jóvenes o maestros de la etnia 
tarahumara. Se observa la necesidad de establecer modalidades a dis-
tancia o bien, que un grupo de asesores se traslade periódicamente a las 
poblaciones indígenas para atender a los grupos de maestros y maestras 
interesados en cursarlos.

Formación docente en el servicio educativo para profesores indígenas
Por su parte, la Universidad Pedagógica Nacional cuenta con 76 uni-

dades en la República Mexicana. Las unidades y las subsedes buscan 



128

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

responder a las necesidades estatales y regionales del magisterio y del 
sistema educativo nacional.

La UPN cumple con tres funciones fundamentales: Docencia, In-
vestigación y Difusión de la cultura. Ofrece los servicios de forma-
ción en el servicio, y su oferta académica se desprendió de los Plan 
de Estudios de las Licenciaturas en Educación Preescolar y en Edu-
cación Primaria para el Medio Indígena, aunque se reconoce que 
en otro momento histórico se ofertó la Licenciatura en Educación 
Indígena.

Los programas educativos que se brindan con los denominados 
Licenciaturas en Educación Preescolar y en Educación Primaria 
para el Medio Indígena Plan 1994, pretenden formar profesionales 
de la docencia con grado académico de licenciatura, capaces de ela-
borar propuestas pedagógicas congruentes con la situación de los 
pueblos indígenas, en un proceso que implica la transformación de 
su práctica docente y el reconocimiento de la diversidad cultural, 
lingüística y étnica. En cuanto a las competencias se encontró que 
señala 15 atributos, y que la gran mayoría están relacionados con la 
interculturalidad.

La modalidad de trabajo es semiescolarizada, los profesores acu-
den a las sedes que se les ofertan para trabajar en periodos cortos 
que se programan en los recesos del Calendario Oficial de la SEP. Así 
realizan actividades presenciales en los periodos vacacionales deno-
minados verano, Semana Santa y Fiestas decembrinas. Las jornadas 
con mayor duración las concretan en verano.

La formación que se promueve en la Universidad Pedagógica Na-
cional no es garantía para atender las necesidades de la etnia, ni de 
los enfoques de la educación intercultural. No obstante que la Licen-
ciatura en Educación Primaria y Preescolar para el Medio Indígena 
ofrece un perfil de egreso que incluye habilidades relacionadas con 
la atención a la diversidad étnica y cultural desde los procesos de la 
intervención de la práctica docente, como se muestra en los rasgos 
del perfil de egreso del Plan 1990.

No se pone en tela de juicio la capacidad y el trabajo que se realiza 
en la Universidad Pedagógica Nacional, quienes ante el reto han asu-
mido ofrecer formación a los profesores, pero los diseños de estos 
planes de estudio tienen fundamento en el multiculturalismo, no en 
la interculturalidad.



129

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

La formación contínua para los profesores indígenas
Los cursos se constituyen como espacios de trabajo que permiten a 

los docentes y directivos de Educación Básica, adquirir las competen-
cias necesarias para ser facilitadores y promotores del aprendizaje de los 
alumnos, reflexionar en colectivo sobre sus resultados educativos, así 
como diseñar y desarrollar estrategias que mejoren dichos resultados. 
De acuerdo con la Dirección General de Formación Continua para Pro-
fesionales de la Educación, cada uno tiene una caracterización específica 
que determina su conceptualización y operación, como lo son: el Curso 
Básico de Formación Continua, los Cursos de Actualización, Cursos de 
Actualización con Valor Escalafonario, Diplomados presenciales, Talle-
res breves y Ofertas de Formación Continua relacionadas con el domi-
nio y uso pedagógico de las TIC´s.

El Curso Básico de Formación Continua se llevaba a cabo al inicio 
de cada ciclo escolar. El que se ofertó en el 2015 pretendía sensibilizar al 
personal docente en torno a la necesidad de fortalecerse académicamen-
te sobre las prioridades educativas nacionales, reformas curriculares de 
Educación Preescolar, Primaria y Secundaria, así como brindar elemen-
tos para la identificación de sus necesidades específicas de formación. 
Se oferta de manera conjunta con los niveles de Educación Básica desde 
una perspectiva articulada y homogénea.

En cuanto a los cursos de actualización, son programas que inician 
propiamente la formación específica de los diversos destinatarios en 
función del nivel, modalidad y/o asignatura en donde se desempeñan 
cotidianamente. Estos cursos se imparten de manera presencial y tienen 
una duración de 30 a 40 horas. Se buscaba contribuir al fortalecimiento 
de las competencias docentes específicas y necesarias para el ejercicio de 
su función (maestro frente a grupo, directivo o de asesoría técnico-pe-
dagógica). Por otra parte, estos espacios de formación buscaban apoyar 
también a aquellos docentes que deseaban participar en los Exámenes 
Nacionales para la Actualización de los Maestros en Servicio (ENAMS) 
y/o con referentes básicos para acceder, posteriormente, a programas de 
formación que aborden con mayor profundidad las temáticas planteadas 
en estos espacios formativos.

Existían otras opciones tales como: a) Cursos de actualización con 
valor escalafonario, definidos como programas dirigidos a los docentes, 
directivos y personal en funciones técnico pedagógicas de educación bá-
sica con el propósito de contribuir al mejoramiento de la calidad de la 



130

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

educación y fortalecer su práctica profesional; b) Diplomados presencia-
les que tienen la finalidad de fortalecer las competencias profesionales y 
van dirigidos a los colectivos y los docentes de Educación Básica y Media 
y Superior; y c) Los Talleres Breves de Actualización (TBA), definidos 
como programas de estudio que permiten a los docentes, directivos de 
educación básica y personal de apoyo técnico pedagógico, reflexionar en 
colectivo y profundizar en un aspecto o tema muy específico relacionado 
con los contenidos y los enfoques propuestos en los planes y programas 
de estudios vigentes para la Educación Básica.

Las alternativas de formación no dan respuesta efectiva a las necesi-
dades de los docentes. Se considera que es necesario que la formación 
inicial y continua de los profesores aborde la atención a la diversidad 
como un elemento configurador de la escuela. Así mismo que los pro-
fesores deberían ser vistos como el principal agente en la intervención 
educativa: sin contar con ellos, cualquier proyecto destinado al fracaso.

Algunas reflexiones finales
La política educativa en México se ha orientado a la consolidación de 

un proyecto de nación homogénea. Ante ello, los programas nacionales 
para la formación de profesores en México han sido elaborados de acuer-
do con los requerimientos establecidos por dichas políticas. A partir del 
año 1992, México se reconoce como país multicultural y plurilingüe, lo 
que lo ha llevado a desarrollar una serie de cambios del propio sistema 
educativo, así como de las leyes y programas que se derivan de ellos. 

En ese sentido, Mena (citado por Muñoz, 2002:106) expone en torno 
a las políticas educativas en contextos indígenas mexicanos: “Podríamos 
afirmar que se ha avanzado (como siempre) en el terreno de las políticas, 
desgraciadamente se sabe que este nivel puede congestionarse de retóri-
ca, impidiendo que las realidades sociales de estos grupos sean impac-
tadas cualitativamente por estas disposiciones legales.” Los principios 
propios de las políticas educativas indigenistas a lo largo del siglo XX 
manifiestan contradicciones entre lo real e ideal, el discurso y la práctica, 
lo que se promete y lo que se cumple, lo que realmente se ofrece y los fi-
nes que se buscan. Se tiñen de posturas positivistas impasibles al rezago 
social y explotación que enfrentan los grupos étnicos. Otras veces plan-
tean visiones más radicales, críticas y transformadoras, discursos forza-
dos a los que históricamente se cuestiona su concreción.

Pese a ello, las políticas educativas cobran relevancia. En ellas subya-



131

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

cen los ideales del Estado en este ámbito y demarcan los lineamientos 
o derroteros que guiarán el quehacer de la práctica educativa. Empero,
para cobrar vida una política educativa demanda la participación del
magisterio, el cual pasa a jugar un papel central por ser el nexo entre
los ideales del Estado y su concreción. Los requerimientos que el Estado
enfrenta para dar respuesta a las necesidades y demandas de educación
indígena en educación básica están mediatizados por los procesos de
formación y los perfiles profesionales de los docentes a los que se ha
apostado gubernamentalmente.

La implementación de una política educativa no es una tarea simple y 
mecánica. Al contrario, enfrenta fuertes exigencias. Al docente se le re-
quieren competencias profesionales. A lo anterior, hay que sumarle que 
las exigencias son aún más fuertes por el rezago en que actualmente se 
encuentra la educación indígena en nuestro país. En virtud de esto, el go-
bierno no sólo tiene el reclamo social de legislar a favor de la educación, 
sino que paralelamente enfrenta el compromiso de crear las condiciones 
propicias para que las propuestas educativas funcionen, asumiendo la 
educación como un derecho y bien social, y no una mercancía.



132

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

1.5 Formación docente. Algunas consideraciones 
para su interpretación y análisis

Nancy Leticia Hernández Reyes
Rigoberto Martínez Sánchez

Introducción
Iniciamos este capítulo abordando el concepto de formación desde 

distintas perspectivas. Dicho análisis se va perfilando consecuentemente 
hasta vincular la formación con la educación y los diferentes proyectos 
que han tenido como foco central al ser humano, tanto en su constitu-
ción como en las dimensiones que lo conforman. Un segundo análisis 
nos lleva a reconocer la importancia de la formación –inicial y perma-
nente– para la práctica profesional de los docentes, pues son ellos quie-
nes ponen en acción los currículo para conseguir los propósitos forma-
tivos según cada proyecto de nación y para enfrentar los retos que la 
sociedad actual les va imponiendo. Las reflexiones finales nos llevan a 
pensar la formación docente con aquellos profesores que trabajan en 
contextos indígenas, para quienes los procesos formativos por los que 
han atravesado, poco les han ofrecido para desempeñarse con éxito en 
estos contextos tan adversos.

Sobre el concepto de formación
Cuando hablamos de formación en el ámbito educativo podemos ha-

cer referencia a diferentes concepciones, desde las filosóficas, cuya cuna 
occidental la encontramos en la antigua Grecia, hasta las concepciones 
más actuales y críticas del término.

El recorrido empieza en la Grecia antigua donde se consideraba for-
mación al hecho de que los hombres hubieran desarrollado una serie de 
habilidades para la vida política en sociedad. Aunque en esa época no 
se hablaba propiamente del concepto de formación ni se le vinculaba 
con los procesos educativos propiamente dichos, se hacía referencia a 
“un proceso de construcción consciente”, que de acuerdo con Espinoza 
(1989:78), es básico en la constitución del concepto que se encuentra en 
constante construcción.

El término formación también estuvo asociado a la “paideia”. Para 
Villalpando (2000) el término “paideia” utilizado por los griegos signi-
fica el proceso integral de la formación humana, que conjugado con la 



133

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

concepción del areté como fuerza, energía, actividad y virtud, significa-
ba entonces el areté del cuerpo y del alma. De esta manera se entendía a 
la formación como instrumento del desarrollo cultural. Históricamente 
se identifican cuatro grandes momentos cuyos fines educativos eran: el 
areté agonal (formación para la guerra); el areté personal (formación de 
individualidades); el areté política (formación de los ciudadanos); y, el 
areté encíclica (formación del sabio universal).

Más adelante, Gadamer (1991) en el más amplio sentido del término 
y basado en un análisis realizado con las ideas de Hegel y Hemholtz, afir-
ma que la formación se refiere a “algo más elevado y más interior, es de-
cir, al modo de percibir que procede del conocimiento y del sentimiento 
de toda la vida espiritual y ética y se derrama armoniosamente sobre la 
sensibilidad y el carácter” (:39). En este mismo sentido, pero situando ya 
el concepto de formación en el ámbito educativo, Díaz (1991) refiere que 
“la formación en última instancia es un problema que se refiere a la ad-
quisición de conocimientos y destrezas, [pero además] a la asunción de 
un conjunto de valores, así como al acceso a la cultura […] y a la recons-
trucción histórica que de la misma puede hacer sólo el hombre” (:58).

Este breve recorrido se complementa con el argumento de Carrizales 
(1991) con respecto a que la formación se localiza en el sujeto y no fuera 
de él; es decir, ni en las políticas educativas, ni en los proyectos curricu-
lares, pues estos sólo contienen propuestas de formación, pero “la for-
mación radica en la experiencia de cada sujeto, en sus saberes, valores, 
formas de razonar, en sus afectos y emociones” (:33).

Del mismo modo que Freire (1973) afirmaba que nadie educa a na-
die, nadie forma a nadie; formación y autoformación parecieran ser par-
te del mismo proceso. Sin embargo, para Freire significaba “la educación 
para la libertad [lo que] implica constante y permanentemente, el ejerci-
cio de la concientización tornándose hacia sí misma y su relación con el 
mundo” (citado por Torres, 2001: 43-44), de esta manera afirma también 
que nadie puede liberar a otros, pero “los hombres no pueden liberarse 
solos, a sí mismos, porque los hombres se liberan a sí mismos en común” 
(:48). La formación o autoformación más bien se refiere a un formar-se 
con otros y en otros a través de la concientización y la comunicación. El 
conocimiento no se transmite del que se juzga sabio, hacia aquellos que 
se juzgan no sabios; el conocimiento se constituye en las relaciones hom-
bre-mundo, en las relaciones de transformación y se perfecciona en la 
problematización crítica de estas relaciones (Freire, 1973); [la concienti-



134

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

zación] “permite a los individuos apropiarse, críticamente, de la posición 
que ocupan con los demás en el mundo. Esta apropiación crítica, los 
impulsa a asumir el verdadero papel que les cabe como hombres: la de 
seres sujetos a la transformación del mundo, con la cual se humanicen” 
(Freire, 1973: 39-40).

De la misma forma Gadamer (2000) explicaba que “la educación es 
educarse, […] la formación es formarse” (:11); asumía la idea del “sen-
tirse en casa” como la situación de autoaprendizaje más sublime en la 
que el ser humano encuentra gratificación y satisfacción al buscar por él 
mismo lo que no entiende, y al encontrarlo está “orgulloso y radiante”, 
así, “nos educamos a nosotros mismos, […] uno se educa y que el llama-
do educador participa sólo […] con una modesta contribución” (:15). En 
este proceso de educarse y de formarse, la comunicación juega un papel 
trascendental pues “cumple este proceso del llegar a estar en casa que yo 
designaría con el mayor énfasis como la idea directriz de toda clase de 
educación y de formación” (:17).

La reiterada forma de ver a la formación como un proceso individual 
ha llevado también a concebir distintos ámbitos implicados de forma 
separada. Los ámbitos a los que generalmente se alude de manera dife-
renciada con respecto a la formación, son el ámbito personal y el ám-
bito profesional, como aspectos o procesos separados. Contrario a ello, 
Carrizales (1991) menciona que dichos ámbitos poseen su espacio y su 
tiempo imbricados, por ello la formación “es un proceso que se realiza en 
diversos ámbitos que integran, en la experiencia, la formación personal 
y profesional” (:34); así el ámbito de la formación es multidimensional.

Por su parte, García Carrasco y García del Dujo (1996), señalando lo 
contrario, aluden a que en el individuo, “la acción que produce la ‘expe-
riencia’ es aquella que alcanza el centro de su interés o que se aproxima 
a él” (:61); por ello considera importante la distinción entre lo que es la 
formación personal y la formación profesional, pues la primera “produce 
la acción del hombre en el mundo de la vida que pone el ser en cuestión” 
(:62); y, la segunda, “propone una cuestión de ser desde fuera” (:62), por 
lo tanto, agregan, que la intención de toda propuesta curricular es tratar 
de ingresar al campo de los intereses de las personas. 

Carrizales más acorde con Gadamer en el sentido de que la formación 
es un movimiento interior del ser humano, planteamiento enriquecido 
por Freire como un proceso que se realiza a su vez “con otros”, menciona 
que aunque existan intereses externos al individuo planteados como ob-



135

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

jetivos, estos también provienen de una reflexión interior: “la formación 
no conoce objetivos que le sean exteriores […] la formación no puede 
ser un verdadero objetivo; ella no puede ser querida como tal si no es en 
la temática reflexiva del educador” (Gadamer, 1991:40).

Willmann (citado por Sarramona, 1989) menciona que “la forma-
ción comparte con la instrucción el ofrecimiento de un contenido, pero 
excede a la simple adquisición de conocimientos o de destrezas en el 
sentido que convierte la materia transmitida en un elemento libremente 
disponible y fecundo espiritualmente” (:41); así, la formación es vista 
como parte del proceso educativo y no debe confundirse con este, pues 
la educación es más bien un proceso permanente que no termina nunca.

Han sido muchas las discusiones teóricas surgidas acerca del concep-
to de formación; sin embargo, situándonos en el contexto actual y espe-
cíficamente en la formación universitaria, ha tomado matices que se re-
fieren a necesidades ocupacionales y profesionales. Al respecto Meneses 
(2002) menciona que “el bildung15, la formación, en manos de la menta-
lidad sajona caminó como engranaje perfecto, se transformó empobre-
ciéndose –formation-, se convirtió en preparación profesional y laboral” 
(:55). La idea de una formación integral más cercana a la mentalidad 
humanista se redujo considerablemente con el apogeo de la universidad 
moderna, aquella que busca la profesionalización más que un cultivo de 
una personalidad múltiple, multidiversa.

En otras palabras, existe un alejamiento y un rompimiento entre el 
concepto de formación con carácter más práctico, del construido histó-
ricamente y que representaba en términos hegelianos un acercamiento 
del hombre con la cultura, esa que consideraba que sólo “el hombre es el 
único ser que puede tener conciencia de sí mismo, y al mismo tiempo es 
el único sujeto capaz de reconstruir una visión histórica sobre sí mismo” 
(Díaz, 1991: 59).

Lo cierto es que al referirnos al término formación, esta implica un 
cambio. Carrizales (1991) se refiere más bien a una dimensión de con-
tinuidad, funciona como proceso de adaptación del sujeto a los ámbitos 
(personal y profesional) para hacerlo madurar, es decir, para hacer suya 

15 Término alemán para denominar o referirse a la formación, la cual “significa también la cultura 
que posee el individuo como resultado de su función en los contenidos de la tradición de su 
entorno. Bildung es, pues tanto el proceso por el que se adquiere cultura, como esta cultura 
misma en cuanto patrimonio personal del hombre culto (…) estrechamente vinculado a las 
ideas de enseñanza, aprendizaje y competencia personal” (n. del t. En: Gadamer, 1991:38). Para 
ampliar el conocimiento sobre este término ver: M. Müller, Bildung, 1958.



136

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

la racionalidad del otro, de que aspire en cierta forma a lo que social-
mente se tiene entendido como éxito. Pero ante esta dimensión de la 
formación que más bien es adaptación, se plantea otra, la dimensión de 
ruptura, la cual “implica el cambio de las estructuras subjetivas-objeti-
vas que producen la experiencia” (:45), lo cual quiere decir que existen 
momentos en los que, en lugar del cambio por adaptación o por llegar a 
alcanzar el modelo de lo que debemos ser, se dan procesos de duda, con-
fusión, indagación y creación, motivados por una forma distinta de mi-
rar lo cotidiano: “la ruptura es discontinuidad, lo que significa dejar de 
pensar en lo que he pensado y dejar de pensar como he pensado” (:47).

Carrizales (1991) denomina a este tiempo -el de ruptura- como el 
más idóneo para los procesos formativos, ya que el cambio está orien-
tado por una intención transformadora. No obstante, precisa que toda 
formación deviene en adaptación, por ello es necesario acortar los tiem-
pos entre ruptura y ruptura, donde ese tiempo sea más bien una etapa de 
consolidación de la razón y de preparación para nuevas rupturas.

Vista así, la formación es algo más que un proceso de adquisición de 
habilidades y destrezas para desempeñar determinadas actividades, con-
cepción que encierra una visión de la formación como mero adiestra-
miento. En otro sentido, a favor de una formación cíclica que no implica 
añadiduras, sino enriquecimiento de rupturas y de uniones, una forma 
de hacerse en las idas y en las vueltas de la experiencia. Semejante visión 
nos conduce a la autonomía y a las fuerzas que impulsan a esa autono-
mía. Además, da pie a conjuntar otras dimensiones culturales como la 
tradición, por ejemplo.

Posiblemente podemos hallar relación con las siguientes líneas de 
Gadamer cuando menciona que:

Formar no es hacer. La formación está estrechamente vincu-
lada a la representación de aquello para lo que algo se forma, 
de tal modo que ahora es así y sólo así. La formación no 
significa, por lo tanto, desarrollar ciertas capacidades como 
habilidades. La capacidad de apretar el botón correcto en 
el momento adecuado, y de ese modo adecuarse al servicio 
de un proceso de producción, es ciertamente una habilidad 
y una capacidad que debe ser constantemente aprendida y 
debe ser dominada perfectamente. Cuando se trata de for-
mación, no se trata de esta posibilidad de formar destrezas, 
sino que se trata de que uno sea de tal forma que se pueda 



137

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

servir con sentido a las propias capacidades. La formación 
no es, por tanto, intercambiable con el aprendizaje de destre-
zas. Éstas son cosas necesarias y nuestra educación debería 
desarrollar las capacidades de nuestros sentidos de manera 
más razonable y perdurable que la forma en que se lleva a 
cabo en el sistema social controlado por los intereses políti-
cos y económicos de la sociedad industrial (1991: 128-129).

März (2001) ilustra de manera más clara la crisis del concepto de la 
formación refiriéndose a ella en el mismo sentido que Gadamer, al afir-
mar que “la formación, concebida como ‘orientación fundamental del 
ser humano’ (intelecto, voluntad y sentimiento) hacia la totalidad del 
ser’ (M. Müller, Bildung, 1958) ha sido objeto de una desvalorización 
progresiva al convertirla en una preparación especializada de aptitudes 
individuales para desempeños o funciones plenamente determinados” 
(: 102).

Contrario a esa preparación especializada de aptitudes a la que critica 
März (2001), también se encuentra la postura de Imbernón (1998) quien 
plantea que la formación es algo más que adiestramiento, es “introducir 
un componente artístico, cultural e intencional a la acción” (: 11). De esta 
manera la formación –refiriéndose a la formación profesional- engloba, 
en un sentido más amplio, diversos componentes, tales como la cultura, 
el contexto, el conocimiento disciplinar, la ética, la competencia, entre 
otros.

En el mismo sentido, Honoré (1983) menciona que la formación con-
cierne al porvenir del hombre y se refiere a actividades con significación 
política y social pues son objeto de una organización en el plano profe-
sional e institucional. Por consiguiente, la formación debe ser la búsque-
da de las condiciones para que un saber recibido del exterior se interio-
rice, se supere y, posteriormente, se vuelva a exteriorizar bajo una nueva 
forma, enriqueciendo con significado, una nueva actividad. Procesos a 
los que Carrizales (1991) denomina de ruptura- adaptación- consolida-
ción- nueva ruptura.

García Carrasco y García del Dujo (1996) al respecto dirían que “la 
acción produce una ‘movilización’ de la personalidad (un proceso co-
rrelativo a lo que los cognitivistas denominan reestructuración en el 
aprendizaje significativo) que se reorganiza –en tanto que sistema com-
portamental– y se recompone y se redispone para seguir actuando” (: 
61); sin embargo, únicamente lo hacen refiriéndose a la formación como 



138

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

adquisición o aprendizaje de habilidades y destrezas necesarias para el 
desempeño de una profesión.

Por lo tanto, podemos entender que la formación no es algo que se 
pueda adquirir sino, más bien, un conjunto de prácticas, de actividades 
y de ámbitos que entran en relación con los saberes y prácticas del in-
dividuo, con su experiencia, enriqueciéndola, superándola y mejoran-
do cada vez más la aplicación de esos saberes engrosados. Finalmente, 
Pacheco y Díaz (1993) sintetizan que “el concepto de formación estará 
siempre asociado a referentes del campo del conocimiento y la realidad” 
(:7).

Tomando como base los pensamientos de Gadamer y Carrizales se 
pueden analizar las contradicciones que encierra la concepción actual 
dominante planteada desde un ámbito educativo-institucional donde la 
formación se convierte en el conjunto de actividades en torno a la ad-
quisición de destrezas, habilidades y saberes desde un plan político-cul-
tural determinado que habrá de propiciar los medios necesarios para el 
cumplimiento de sus fines. En el ámbito de la formación profesional, se 
tratará así de la formación de profesionales en unárea determinada del 
conocimiento humano.

La postura de Gadamer, la cual contrasta con la anterior, se precisa 
primordialmente en cuanto a que “el resultado de la formación no se 
produce al modo de los objetivos técnicos, sino que surge del proceso 
interior de la formación y conformación y se encuentra por ello en un 
constante desarrollo y progresión” (Gadamer, 1991:40).

Se comparte con Carrizales (1991) el planteamiento de cómo la pos-
tura actual dominante entiende a la formación más como adaptación 
que como un proceso permanente de rupturas que le permiten al indivi-
duo un crecimiento igualmente permanente.

Situados así en el ámbito de la formación profesional, nos permitimos 
abordar a continuación la importancia de la formación en la práctica 
profesional del docente.

La importancia de la formación –inicial y permanente– 
en la práctica profesional del docente

La formación inicial del profesorado se ha caracterizado por la bús-
queda del mejoramiento de la práctica docente que se ha ido confor-
mando a través de la historia. Sin embargo, los modelos de formación 
han pasado de una visión a otra sin obtener resultados significativos en 



139

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

la realidad educativa. Son propuestas que coinciden en una formación 
intelectual sólida, pero que se encuentran con grandes problemas al ope-
rativizar la relación de la teoría con la práctica.

La formación inicial del profesorado –al igual que la formación ini-
cial de cualquier profesión– es vital en la construcción del estudiante 
como profesionista, pues es el momento en que debe aprender a generar 
conocimiento propio de su profesión a partir del conocimiento del ya 
existente. Sin embargo, muchas veces esta formación carece de elemen-
tos básicos que permitan al estudiante trabajar en la consolidación de 
su identidad profesional, pero sobre todo, y en el caso de la formación 
del profesorado, esta se caracteriza por la incompatibilidad entre dicha 
formación profesional y las necesidades del sistema educativo; es decir, 
formar al docente para que tenga una práctica acorde a las prácticas es-
colares constituidas a partir del diario vivir y hacer de la institución edu-
cativa. En este sentido me parece importante la propuesta de Joyce y Clift 
(1984) en cuanto a modificar el contenido de la formación inicial y res-
ponder a las necesidades del sistema educativo para buscar la posibilidad 
de innovar desde dentro; de esta manera, el contenido de la formación 
inicial tendría mayor coherencia con la realidad y se promovería a través 
de la formación –tanto inicial como permanente- la actitud de innova-
ción de los profesores cuando estos se encuentren ya en activo.

Quizá la visión de Álvarez se corresponde con la visión de Joyce y 
Clift al decir que el conocimiento de los profesores está basado única-
mente en un saber experiencial, primero como alumno y después como 
profesor, y no lo atribuye básicamente a algún tipo de formación –inicial 
o permanente-: “la mayoría de profesores que habitan la escuela han sido
socializados en un modo determinado de pensar y de actuar, cuyo basa-
mento no es otro que la experiencia” (Álvarez, 2001:33), de tal manera
que formar al profesorado acorde a la realidad que se vive en las escuelas,
pero con un sentido crítico que promueva un pensamiento innovador
puede ser más rico y transformador.

Otras propuestas interesantes son las de Gimeno Sacristán y Fernán-
dez Pérez (1980) en cuanto a implicar al alumno en la decisión de su pro-
pia formación, presentando un modelo curricular con mayor optativi-
dad y una enseñanza interdisciplinar que fomente la interrelación entre 
teoría y práctica. Imbernón (1994) también plantea que en la formación 
inicial del profesorado el eje lo constituyen las prácticas profesionales y 
el fomento de la investigación. 



140

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

La formación profesional del profesorado y el cambio educativo
De acuerdo con Michael W. Apple, todo programa de formación de 

profesores adopta una postura con respecto a la visión establecida insti-
tucionalmente, ya sea para adaptarse a ella o para adoptar una postura 
crítica frente a esa realidad con el fin de transformarla. El objetivo de la 
formación “no debe limitarse solo a conseguir la excelencia y a fortalecer 
la competencia intelectual, sino que debe incluir un compromiso apasio-
nado a favor de la igualdad educativa y la eliminación de las condiciones 
de pobreza” (en: Liston y Zeichner, 1993:22).

Pero ¿qué papel juega la formación en la conformación del cambio 
educativo? Es difícil promover un cambio de tal magnitud desde una 
sola trinchera. El cambio requiere construcción desde varias vías, una 
sola no lo puede conseguir. De acuerdo con Santos (1998), la solución 
no puede venir de prescripciones legales, ni técnicas, ni de explicacio-
nes teóricas, ni de recetas didácticas; debe ser el propio profesor a través 
de la reflexión y la investigación de su vivencia diaria en la escuela. En 
estos procesos de reflexión, la formación permanente puede ser un ele-
mento que apoye y promueva espacios de reflexión siempre y cuando 
dicha formación tenga ese sentido y que se construya con los profesores 
a partir de su experiencia en el aula y a la forma como van atendiendo 
su problemática; y no, el ofrecer una serie de curso y actividades que lo 
conciben como un ser ajeno a todo el proceso y cuya función se reduce a 
la aplicación de nuevas y mejores técnicas de enseñanza y de aprendizaje.

La formación permanente o continua hasta ahora ha consistido, ge-
neralmente, en una serie de cursos que se ofertan a los profesores a través 
de los centros o departamentos de formación continua; sin embargo, en 
varios espacios formativos los profesores señalan que el sentido de esta 
formación permanente es básicamente el cumplimiento burocrático de 
una función específica, sin un sentido formativo profundo hacia nuevas 
concepciones en educación.

En cuanto a la formación inicial, consideramos que la brecha entre 
esta y la práctica requerida por el sistema educativo (que es quien a fin 
de cuentas resuelve la contratación, o no, de nuevos profesores) es cada 
vez mayor. Por un lado, en las escuelas normales o universidades peda-
gógicas se forma a los futuros profesores en la visión de un currículum 
más abierto y democrático y en la consecuente función que ha de cum-
plir el profesor desde esta nueva perspectiva. Tal como lo señala Blanco 
“aprender a ser profesor/a significa algo más que adquirir conocimientos 



141

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

y destrezas, algo más que competencia profesional (Gimeno, 1988: 85) o 
competencia práctica […]. Significa también la adquisición de los intere-
ses, los valores y las actitudes que caracterizan la profesión docente” (en: 
Angulo, et al, 1999:275). En este sentido, tanto la organización escolar 
como las prácticas educativas han de atender esta visión de formación 
donde concretamente la práctica profesional signifique uno de los aspec-
tos de mayor relevancia en la formación del profesorado. 

Una visión más amplia de la formación inicial del profesorado: la de 
Montero defiende la postura acerca de “la formación inicial del profeso-
rado como un proceso de desarrollo profesional” (Montero, 2002:71), es 
decir, el desarrollo profesional que inicia desde la formación profesional 
primaria y no como un proceso que se inicia cuando ya se es profesional, 
porque ser profesional no se refiere a la ostentación de un título univer-
sitario sino a la permanente construcción de la identidad profesional. 
Esta visión de la formación inicial se relaciona con la idea de practicum 
reflexivo en la formación de profesionales de la que habla Schön, pues 
considera importante la formación de profesionistas con una vincula-
ción desde la práctica, lo que redundaría en la conformación del profe-
sionista desde su formación inicial, es decir, su desarrollo profesional. 
“La creación de un practicum reflexivo demanda formas de investiga-
ción nuevas para la mayoría de las instituciones que forman a profesio-
nales; la investigación sobre la reflexión en la acción que caracteriza a 
los prácticos competentes, sobre todo en las zonas indeterminadas de la 
práctica, y la investigación sobre la labor tutorial y el aprender haciendo” 
(Schön,1987:157).

Aun con todos los aspectos por superar en este sentido, uno de los 
principales problemas a los que se están enfrentando los egresados de la 
formación inicial docente es a las oposiciones para adquirir una plaza de 
trabajo, pues si bien fueron formados en este nuevo enfoque sobre la edu-
cación, se les sigue evaluando en exámenes de ingreso al servicio para 
una práctica docente instrumental y de muy poca autonomía. Al respecto 
Schön menciona que cada vez son más amplias las preocupaciones de los 
profesores que se dedican a la enseñanza de profesionistas “sobre la fal-
ta de conexión existente entre la idea de conocimiento profesional que 
prevalece en las escuelas profesionales y aquellas competencias que se les 
exige a los prácticos en el terreno de la realidad” (Schön, 1987:23).

Los que logran obtener un espacio laboral, han de establecer los crite-
rios sobre los cuales fundamentarán su práctica profesional una vez que 



142

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

se encuentren inmersos en una cultura institucional determinada. Aun 
así, su conocimiento o sus concepciones educativas -en permanente cons-
trucción- se verán acompañadas de la gran influencia de la experiencia 
profesional que empezarán a vivir.

La formación de profesores en contextos 
interculturales. Consideraciones finales

Indudablemente, trasladar el tema de la formación a una situación in-
tercultural conlleva suponer de manera distinta determinadas caracterís-
ticas generales para ofrecer una descripción de la misma. En otro momen-
to hemos abordado lo intercultural y sus procesos educativos en contextos 
indígenas (Hernández y Martínez, 2017; 2016; 2014a; 2014b). A partir de 
estos estudios, en las siguientes líneas, planteamos ciertas ideas con el pro-
pósito de discutir la formación del profesor en contextos interculturales.

Puntualicemos en primer lugar que un profesor mestizo que se forma 
en una escuela normal o universidad aprende los conocimientos peda-
gógicos y didácticos, aprende el idioma requerido según los propósitos 
de la curricula profesional; poco después o en el mismo proceso forma-
tivo asimila la práctica política y sindical del gremio; asimismo, tendrá 
que entender la situación cultural y social del contexto en el que se en-
cuentre o con miras del lugar a desempeñar. Esta sintética idea encierra 
un conjunto de interrogantes. Podríamos abreviarlas en una sola cues-
tión, ¿responde la formación profesional del docente ante la situación 
contextual a la que él mismo culturalmente no pertenece, y si pertenece, 
qué conflictos le genera?

Una primera idea sería que la formación del profesor tanto en su as-
pecto inicial y continuo, en un contexto indígena, se enfrenta a cuestio-
nes sociales y culturales. Así, la profesionalización debe tomar en cuenta 
en su planificación curricular la lengua de la región, esto es más que ob-
vio para las escuelas normales. Hacer lo contrario, que sucede en algunas 
escuelas normales mestizas (Hernández y Martínez, 2012a), provocaría 
la total falta de comunicación entre el profesor y los estudiantes, además 
de la casi imposibilidad de tratar a la comunidad misma.

En ese sentido, una idea de lo intercultural es su carácter diverso en 
términos culturales. Ligada a la diversidad lingüística, es evidente que 
la formación en los idiomas requeridos en el que trabaja o trabajará el 
profesor ha sido uno de los problemas principales y actuales (Hernández 
y Martínez, 2017). Pero esto se debe, al menos en gran parte, a la prác-



143

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

tica política del Estado nación, esto es, poner en práctica un currículo 
homogeneizador que pondera e incentiva una sola visión de la realidad, 
defendida por una élite e intereses de la clase social dominante. Se estaría 
con una visión etnocéntrica de la cultura que es legitimada por la polí-
tica educativa.

A pesar del desconocimiento de la o las lenguas, el docente se desem-
peña o se ha desempeñado usando recursos de todo tipo: mediadores, 
uso limitado de la lengua a tratar, formación en una lengua pero enviado 
a trabajar en otra región, usar la experiencia didáctica, entre otros (Her-
nández y Martínez, 2017; 2016).

El aspecto social y político de una comunidad también trae consigo 
otros retos. Construir con ayuda de los propios agentes educativos un 
programa curricular que recupere el saber regional de los pueblos ori-
ginarios, que permita introducir un modelo intercultural para disolver 
la visión etnocéntrica del conocimiento, lo cual puede argüirse como un 
aspecto para la formación de muchos profesores. En ese sentido, cual-
quier análisis sobre la formación tendría que tomar en cuenta este asun-
to para hacerlo notorio como un hecho político.

Dicha situación escapa, incluso, al marco escolar pues al reconocer la 
política oficial como trasfondo real sabemos que el esfuerzo tendría que 
ser de lucha social: es trastocar el establishment. Villoro (2007) sostie-
ne que mientras predomine un Estado homogéneo difícilmente podre-
mos incidir en otras realidades, seguirá presentándose el etnocentrismo 
en todos los ámbitos culturales. Para Villoro la salida sería concebir un 
Estado plural o multidiverso de tal manera que se presente un proceso 
horizontal entre culturas distintas con el afán de que prevalezca un en-
tendimiento mutuo. Así, la escuela tendrá un tinte participativo, demo-
crático, si se sigue tal pensamiento político.

Otro punto a destacar consiste en la participación comunitaria con 
la actividad educativa (Schmelkes, 2003). Podría decirse que está en la 
agenda de las escuelas normales, pertenece a las consideraciones de la 
formación profesional del profesor. De ahí que ver el enfoque pedagó-
gico con el matiz intercultural sugiere desarrollar “la demanda de las 
comunidades para que la escuela contribuya a reproducir, fortalecer y 
enriquecer la cultura comunitaria. Sin el acercamiento de la escuela a la 
comunidad, sin el desarrollo de un proceso de apropiación de la escuela 
por parte de sus miembros, difícilmente podrá avanzarse mediante pro-
cedimientos unidireccionales en este propósito” (Hernández y Martínez, 



144

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

2012: 82). El profesor tendría que comprometerse con esta exigencia que 
pertenece a la esfera de la formación continua, además de definir un 
ethos político paralelo a la exigencia de la participación activa señalada 
anteriormente.

En el mismo tenor, en las escuelas normales y en la participación aca-
démica de profesores en activo impera la obligación de definir una iden-
tidad con base en el contexto indígena. En los estudios citados (Hernán-
dez y Martínez, 2017; 2016; 2014a; 2014b), se descubrió que en buena 
parte de la experiencia de los docentes nativos (originarios de las comu-
nidades en las que se desempeñan) estos han sufrido los estragos de la 
aculturación; es decir, se trata del resultado de la formación mestiza que 
reciben desde los primeros niveles de escolaridad hasta llegar al nivel 
profesional: se produce en ellos una merma de su lengua nativa, valores 
y tradiciones. A su vez, buscan identificarse con la sociedad mestiza que 
los educó. Sin embargo, muchos de ellos comienzan a darse cuenta del 
rol que pueden fungir como líderes de sus comunidades, pasar a repre-
sentar las figuras que formulen los cuestionamientos al sistema educati-
vo para dar a conocer las necesidades reales de los pueblos originarios. 
Esto es una situación que podría indicar ricas posibilidades de cambio 
en la enseñanza de profesores nativos y mestizos.

Otro punto es la práctica de la investigación. Construir una propuesta 
educativa para la formación de profesores orientada hacia la investiga-
ción es significativo. No quiere decir que en la currícula de las normales 
no existan contenidos relativos a la investigación, sino que se trata de 
reforzar y seguir trabajando con el tema, pero ahora se busca la relación 
con otros agentes (la participación de investigadores profesionales) para 
fortalecer más esta parte académica. La idea es que se pueda trabajar en 
las comunidades tanto a nivel teórico como en la intervención de los 
procesos educativos que se den en las escuelas y en las mismas comuni-
dades.

Por último, el análisis de la educación intercultural implica un com-
promiso con el seguimiento a la labor de inclusión. También un com-
promiso con la comprensión más certera sobre las barreras y conflictos 
económicos, políticos y culturales a la justicia social y con la voluntad 
de compartir verdaderamente el poder pasando de una simple crítica a 
estrategias y contenidos programáticos para edificar y transformar las 
escuelas, los sistemas económicos y la vida comunitaria. Nuestras socie-
dades, en este sentido, poseen una estructura multicultural que funciona 



145

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

como una lógica de dominación, discriminación y exclusión. Introducir 
en este marco, instituciones, discursos y prácticas interculturales pro-
positivas y pluralistas no estará exento en la transición de conflictos y 
barreras de diversa naturaleza.

Las acciones y programas tendientes a insertar políticas intercultura-
les en educación han tomado claramente el camino de la institucionali-
zación, estableciendo nuevas bases jurídicas, reorganizando o sustitu-
yendo instituciones, transformado programas de formación docente y 
ampliando las colecciones de textos normativos y programáticos. 

De acuerdo con todo lo anterior, la formación del profesor en con-
textos indígenas (además de contextos urbanos y rurales) puede consti-
tuir la piedra angular de un proyecto intercultural. Para ello, se requiere 
asignarle un papel de gestor y emancipador, sumándose a un proyecto 
compartido de región cultural. Este proyecto se tiene que concretizar 
desde arriba y desde abajo, desde el Estado, desde la participación activa 
del profesor y desde las comunidades interculturales.



146

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

1.6 La educación que queremos. Un 
análisis desde la voz de los agentes 
educativos en los pueblos indígenas

Rosa Evelia Carpio Domínguez

Introducción
La comunicación con los integrantes de una misma cultura no es fácil, 

debido a los elementos que intervienen en este proceso. Más difícil resulta 
la comunicación entre las distintas culturas por la diversidad de signifi-
cados, de valores, de patrones, etc., que convergen en la interacción entre 
estas, pues cada cultura en su interior impone sus patrones como norma-
lidad que se convierte en normatividad (dominantes), por lo que las nor-
mas o pautas distintas se excluyen. Los mecanismos de exclusión se dan 
dentro y fuera de la cultura. Así, la propia cultura centrada en costumbres 
dominantes empieza a excluir todo lo que no responda a la “normalidad”. 

Los grupos culturales tienden a generar costumbres que luego se im-
ponen como regla, y a convertir la normalidad en fuente o criterio de nor-
matividad. Es la vía por la que las culturas se estabilizan y alcanzan una 
imagen. Lo que lleva a que los significados de una cultura no sean los mis-
mos significados en otra, o no tienen significado. Lo que ocasiona malos 
entendidos entre los miembros de ambas culturas. 

México es un país pluricultural: diversas culturas interactuamos en el 
mismo territorio. Y la cultura dominante excluye a las minoritarias, fe-
nómeno que lleva años en esta dinámica. Con la globalización aumentan 
los grupos culturales por la migración de personas de otros países, lo que 
hace necesario una educación intercultural que contribuya a proporcionar 
elementos a la población en general, para aprender a vivir y respetar en la 
diversidad.

Población indígena en México
En el 2016 la población en México era de 127 540 423. De estos el 21.5 

% se considera indígena (cultura, historia y tradiciones) y el 6.5 % de la 
población menores de tres años y más hablan alguna lengua indígena de 
las 68, con 368 variantes que existen. Las lenguas indígenas que más se 
hablan son Náhuatl, Maya, Tzeltal, Mixteco y Tzoltzil y las que menos ha-
blantes tienen son Huichol, Chatino, Amuzgo de Guerrero, Popoluca y 
Mayo.



147

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

En todos los Estados de la república mexicana hay comunidades in-
dígenas. Las que tienen mayoría de hablantes de lengua indígena son: 
Oaxaca, Yucatán, Chiapas, Quintana Roo y Guerrero, y los de menor 
número de hablantes de alguna lengua indígena son Zacatecas, Aguas-
calientes, Guanajuato y Coahuila. En los estados hay 623 municipios 
considerados indígenas de acuerdo con el CDI. Aunque debido al fenó-
meno de la migración, en todos los estados hay indígenas de los diversos 
estados.

En México los pueblos indígenas viven en municipios de alta y muy 
alta marginación y con los índices más bajos de desarrollo humano. De-
bido a que sus condiciones de salud, educación, vivienda, alimentación, 
servicios públicos, empleo e ingresos no son suficientes para una vida 
digna (PNUD; 2010). 

Los datos anteriores nos hacen ver las condiciones en que viven los 
pueblos y comunidades indígenas del país, a pesar de que la Constitu-
ción los reconoce como ciudadanos mexicanos. Y con ello merecedores 
de derechos y obligaciones. Una de estas es proporcionarles una educa-
ción de calidad.

Lamentablemente la educación que reciben se sostiene con un presu-
puesto bajo, lo que lleva a que operen con una infraestructura deficiente 
(Schmelkes, 2005), teniendo como consecuencia carencias en todas las 
instituciones educativas que atiende a la población indígena. Esto auna-
do a la pobreza de los grupos indígenas, contribuye a su rezago educa-
tivo.  

El anterior modelo educativo que se les proporcionó a los grupos in-
dígenas tenía como objetivo la castellanización, en la que se pretendía 
enseñarles el español y los valores de la cultura dominante, lo que se 
tradujo en una educación de discriminación a su lengua y su cultura. 
Empeoraron las condiciones de marginación y pobreza. Actualmente se 
pretende combatir la discriminación y mejorar sus condiciones de vida, 
y se opta por el modelo de Educación Intercultural Bilingüe.   

Modelo educación intercultural bilingüe
La educación intercultural bilingüe recupera los elementos culturales 

para establecer una comunicación entre las culturas, de convivencia en 
la diversidad, a través del uso de los principios de igualdad, de diferencia 
y de interacción positiva (Guilherme y Gunther Dietz; 2014).

Walsh propone una interculturalidad crítica, “para comunicarse entre 



148

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

culturas a través de estructuras sociales, epistémicas y de existencias que 
ponen en escena y en relación equitativa lógicas, prácticas y modos cul-
turales diversos de pensar, actuar y vivir” (2010:79), siendo un diálogo 
intercultural en el que se pueda intercambiar las prácticas contextuales 
mediante las cuales se va dibujando la identidad de una cultura o inter-
cambio de biografías. 

Esta nueva forma de interaccionar entre las culturas requiere de un 
proceso de aprendizaje, para lo cual se elabora la educación intercultural 
bilingüe, que se retoma para los grupos étnicos, pero que debería estar 
presente en todos los subsistemas y niveles educativos, debido a los retos 
que nos ha planteado la globalización. Uno de estos es el fenómeno de las 
migraciones constantes, lo que conlleva que en la vida cotidiana interac-
tuemos con diversos patrones culturales. Ello trae como consecuencia 
roces entre estos, por la normalidad de lo incluido. 

La Secretaría de Educación Pública en México implementa este pro-
grama para la población indígena, y de manera horizontal, incluye la 
interculturalidad en los programas de las escuelas regulares. Y define la 
Educación Intercultural Bilingüe como “aquella que reconozca y atienda 
a la diversidad cultural y lingüística; promueva el respeto a las diferen-
cias; procure la formación de la unidad nacional, a partir de favorecer 
el fortalecimiento de la identidad local, regional y nacional, así como el 
desarrollo de actitudes y prácticas que tiendan a la búsqueda de libertad 
y justicia para todos” (SEP, 2001:11).  A continuación, planteamos el plan 
de estudios que contiene los lineamientos para la educación intercultural 
bilingüe. 

Parámetros curriculares.
El plan de estudios se complementa con el documento de “Paráme-

tros curriculares” que surge en el año 2008.  En él se establecen las ca-
racterísticas propias de la enseñanza de la lengua y cultura indígena. Se 
organiza en cuatro ámbitos: la vida familiar y comunitaria; la tradición 
oral, la literatura y los testimonios históricos; la vida intercomunitaria y 
la relación con otros pueblos y, el estudio y difusión del conocimiento. 

Se contemplan para su desarrollo el enfoque de las prácticas sociales 
y el sentido comunicativo y funcional propio del campo formativo de 
lenguaje y comunicación donde pertenece el aprendizaje de la lengua 
indígena. 

Las prácticas sociales del lenguaje son pautas o modos de 



149

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

interacción que, además de la producción e interpretación 
de textos orales y escritos, incluyen una serie de actividades 
vinculadas con éstas. Cada práctica está orientada por una 
finalidad comunicativa y tiene una historia ligada a una si-
tuación cultural particular. En la actualidad, las prácticas del 
lenguaje oral que involucran el diálogo son muy variadas. 
Éste se establece o se continúa de acuerdo con las regula-
ciones sociales y comunicativas de las culturas donde tiene 
lugar...(SEP, 2008:12).

Los propósitos de la asignatura Lengua Indígena son:
1. Desarrollar en los niños y niñas su autoestima, autonomía 
y capacidad para expresar opiniones y puntos de vista sobre 
asuntos que les competen y les afectan.
2. Apropiarse de los recursos gramaticales, retóricos y expre-
sivos de sus lenguas maternas de acuerdo con los principios 
culturales que rigen los diversos ámbitos de la vida social.
3. Reflexionar sobre las normas que rigen la expresión oral y 
escrita de las lenguas indígenas.
4. Reconocer las variantes de su lengua a partir de las prácti-
cas sociales del lenguaje propias de su cultura.
5. Tomar conciencia del papel de su lengua materna en el 
contexto de la diversidad lingüística del país y del mundo.
6. Ampliar los usos sociales del lenguaje, abarcando nuevos 
espacios y nuevas formas de interacción relacionados con la 
vida social y escolar.
7. Entender el bilingüismo como un enriquecimiento cul-
tural de las comunidades y como un enriquecimiento inte-
lectual o cognitivo de las personas, y no como un obstáculo 
para el desempeño escolar y la movilidad social de las perso-
nas ni como un estigma de las comunidades.
8. Fomentar la valoración de las lenguas indígenas e impul-
sar el conocimiento de sus derechos lingüísticos como ciu-
dadanos de una nación plural.
9. Fortalecer el orgullo por su lengua y el sentimiento de 
pertenencia, y comprender que poseen una lengua que re-
fleja la cultura y las instituciones sociales de su pueblo.

De esta manera el desarrollo de la lengua indígena es el centro de 
gravedad de la escuela intercultural bilingüe. A través de ella es posible 



150

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

presentar los conocimientos, valores, costumbres, tradiciones, y todos 
los componentes de la cultura indígena. Sin la lengua es difícil promo-
ver las culturas de los pueblos originarios, por ello se puede afirmar que 
al morir la lengua indígena, con ella muere la cultura y poco a poco el 
pueblo indígena.

Ante esta situación, surge la propuesta de la educación intercultural 
bilingüe, la cual se entiende como el conjunto de procesos pedagógicos 
intencionados que se orientan a la formación de personas capaces de 
comprender la realidad desde diversas ópticas culturales, de intervenir 
en los procesos de transformación social que respeten y se beneficien 
de la diversidad cultural. Esto supone que los educandos reconozcan su 
propia identidad cultural como una construcción particular y, por tanto, 
acepten la existencia de otras lógicas culturales igualmente válidas, in-
tenten comprenderlas y asuman una postura ética y crítica frente a éstas 
y la propia. En México, su implicación es el reconocimiento y la dignifi-
cación de las culturas originarias, tanto para los pueblos indígenas como 
para la sociedad mayoritaria (CGEIB, 2006).

El plan y programa de estudios de  la educación básica 2011, parte 
de considerar al alumno como un sujeto que trae consigo patrones y 
un código lingüístico que forma parte de su cultura y continúa desa-
rrollándolo en su contexto social y familiar. Por lo que la educación es 
otro espacio social que le brinda al alumno la oportunidad de interactuar 
con alumnos de otras culturas, a través del diálogo intercultural para 
expresar sus ideologías, patrones culturales e identidad individual y de 
su grupo étnico.

El documento de parámetros curriculares plantea que el perfil del do-
cente debe “conocer y dominar las múltiples prácticas sociales asociadas 
al lenguaje oral (entienda y hable) y al lenguaje escrito (lean y escriban) 
en lengua indígena” (SEP, 2001; 21), lo que le permitirá al maestro pro-
mover el desarrollo de la lengua materna o L1 y la conservación de sus 
patrones culturales.

Y por otro lado se piensa que el docente indígena podría recuperar 
los patrones de su cultura en el trabajo de los contenidos escolares, para 
propiciar el diálogo intercultural entre los alumnos de la misma cultura 
como de diversas culturas. En el primer caso, reafirmar su identidad y 
en el segundo, intercambiar las prácticas de su cultura con las de otras 
culturas, poniendo en un plano de igualdad y respeto lo incluyente con 
lo excluido, favoreciendo así la convivencia de las diferencias.



151

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Todas estas consideraciones que son planteadas en el plan de estudios 
aún están lejos de concretarse para los niños indígenas en el país, aún si-
guen siendo muy pocas las escuelas con el enfoque de interculturalidad, 
y mucho menos las que pueden considerarse bilingües. Los maestros 
interculturales bilingües reciben presiones muy fuertes por enseñar la 
lengua y cultura dominante por encima de la lengua y cultura indígena. 
Resulta muy impresionante que una importante fuente de esta presión 
viene de los mismos grupos indígenas, quienes a través de los padres de 
familia solicitan a los maestros enseñen a sus hijos el español y la cultura 
dominante, a fin de que sus hijos puedan integrarse y desenvolverse lo 
más rápido posible en la sociedad mayoritaria (Carpio et al., 2016).

Metodología:
Este trabajo es de corte cualitativo, se siguió el método hermenéutico. 

Participaron cuatro equipos de investigación de los estados de Jalisco, 
Chihuahua, Chiapas y Guanajuato. Se aplicaron entrevistas semi-estruc-
turadas en Escuelas Primarias Interculturales Bilingües en los estados 
participantes. Se trabajó con las autoridades educativas de los estados 
mencionados, en donde se nos proporcionó datos de las escuelas como: 
nombre, ubicación de la escuela, datos del personal que labora en estas. 
Y estadísticas educativas de los niños. 

Se seleccionaron algunas escuelas para llevar a cabo las entrevistas. 
Cabe mencionar que ya se había aplicado un cuestionario a los maestros 
interculturales bilingües, del cual se retoman algunos datos como refe-
rentes. Se visitaron las escuelas y se acordó con los directivos la aplica-
ción de las entrevistas a niños, padres de familia, maestros y directores. 

 Para conocer sus perspectivas sobre la atención educativa que desean 
se les proporcionó el programa de Educación Intercultural Bilingüe. El 
número de entrevistas fueron 100 entre los agentes educativos mencio-
nados.

Tabla 5 Cuadro de número de entrevistas a los agentes educativos

Numero de 
Entrevistas

24

38

32

6

100

Agentes Educativos 
Interculturales Bilingües 

Niños

Padres 

Maestros

Directores y autoridades

Total de Entrevistas



152

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Resultados
Después de analizar las entrevistas a los agentes educativos hablantes 

de alguna lengua indígena de los estados participantes, se identificaron 
los planteamientos que ellos deseaban y se les proporcionarán en el ser-
vicio de Educativo Intercultural Bilingüe. Para mostrarlos, primero se 
plantearán las condiciones en que se encuentras los aspectos y posterior-
mente lo que solicitan, con la idea de contextualizar al lector.

a). - Infraestructura
Las escuelas que se encuentran en comunidades indígenas carecen 

de una infraestructura adecuada, ya que algunas escuelas trabajan en 
aulas prefabricadas, en patios y las que cuentan con edificio al carecer 
de mantenimiento suelen tener goteras, les faltan vidrios a las ven-
tanas; la estructura metálica de las puertas y ventanas están en mal 
estado, el piso es de cemento y en ocasiones de tierra. Un ejemplo es 
una escuela primaria que labora a un costado de la estación ferroviaria 
abandonada, pero el tren sigue pasando por las vías. Actualmente el 
tren traslada materias primas y productos elaborados por las empresas 
extranjeras, como es el caso de los vehículos que se ensamblan en Mé-
xico y se envían a Estados Unidos.

En este se instalaron tres salones prefabricados, y uno de ellos 
funciona también como dirección. Los niños realizan actividades de 
educación física y llevan a cabo su receso junto a las vías del tren, en 
campo abierto, exponiéndolos a peligros. Por tal motivo los niños ha-
blantes de alguna lengua indígena, así como algunos maestros y direc-
tivos que fueron entrevistados mencionaron que les gustaría que su 
escuela cuente con un edificio propio y en el caso de los que ya cuentan 
con uno, tener salones suficientes, una biblioteca, canchas de fútbol y 
básketbol, salón de cómputo y un comedor equipados y con materiales 
de calidad. 

“…queremos salones, una biblioteca, dormitorios, 
comedores, profes y canchas para jugar basket, boli,…” 
(ENG)

Algunos municipios cuentan con internados para los niños que ha-
blan alguna lengua indígena, en donde están de lunes a viernes y los 
sábados, y parte del domingo en la casa de su familia, por las distancias 
para asistir a la escuela. Estos niños además solicitan dormitorios y 
comedores en mejores condiciones. Ante estas carencias es pertinente 



153

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

que los agentes educativos soliciten contar con una escuela digna. 

b). – Profesores
Las escuelas interculturales bilingües trabajan bajo dos modalidades, 

en la primera los maestros que imparten los cursos del plan de estudios 
de primaria son maestros mestizos, por lo que imparten las clases en 
español. Y cuentan con un docente bilingüe que imparte dos horas a la 
semana la enseñanza de la lengua indígena del grupo o los grupos que 
atienden. Mientras que en la segunda los docentes son bilingües, atien-
den los cursos y la enseñanza de la lengua materna al mismo tiempo.

En el primero de los casos, los padres y niños solicitan la enseñanza 
de otra lengua como el inglés, en lugar de su lengua materna, debido a 
que los padres cuando fueron niños se les discriminaba y en la escuela 
se les castigaba por hablar su lengua materna. Ahora como padres optan 
por que sus hijos aprendan el español para que no sean discriminados y 
se inserten al mundo de los mestizos.

“...hablar otras lenguas, como inglés y francés” (EPG)
Y en el segundo de los casos los maestros optan por enseñar en es-

pañol los contenidos, por presión de las evaluaciones nacionales que 
imparte el Sistema Educativo. De acuerdo a los resultados de estas, las 
escuelas indígenas obtienen los niveles más bajos. Con esta alternativa 
los maestros piensan que pueden mejorar los resultados educativos de 
estos niños.

Por otra parte, los maestros comentan que, en las asignaturas de edu-
cación primaria hay términos que no tienen traducción a su lengua ma-
terna, por lo que los niños hablantes de alguna lengua materna no logran 
adquirir algunos conocimientos, pues no les son significativos. Ello les 
provoca confusión, por lo que prefieren enseñar en español para que 
aprendan o memoricen los contenidos de los planes de estudio.

“…en aspectos semánticos no puedes comparar la lengua 
wixarika con la lengua española ¿no? o en este caso y al que-
rer traducir todo como está ahí provoca muchos conflicto, 
entonces pero de cualquier manera uno trata de sacar de 
traducir no, pues eso es uno de lo que más se me dificulta 
a mí en lo personal. C. N. términos No se pueden traducir” 
(EMIBJ)

En los Estados que tienen el 40 % de población indígena en compa-
ración con la población total, siguen hablando su lengua materna, por lo 



154

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

que estos solicitan que los maestros sean 100 % bilingües y que enseñen 
los contenidos escolares en su lengua materna o alternen ambas lenguas 
para que los niños aprendan los contenidos en su lengua y aprendan el 
español. Además que comparten la misma cultura y cosmovisión, por 
lo que se sienten a gusto con los docentes indígenas, a diferencia de los 
maestros mestizos.

Las escuelas interculturales bilingües tienen diversa organización: bi-
docente (dos maestros en la escuela y cada uno atiende tres grados esco-
lares distintos al mismo tiempo), tridocente (tres docentes en la escuela 
y cada uno atiende dos grados distintos al mismo tiempo) o tetradocente 
(cuatro docentes en la misma escuela y dos maestros atienden dos gru-
pos cada uno y dos atienden un grupo cada uno), además algún profesor 
desempeña el puesto de director, lo que hace que se reduzca el tiempo 
de atención al grupo (afecta el trabajo de los contenidos escolares) por 
atender dos o tres planes de estudios o dos funciones distintas a la vez. 
Otras escuelas cuentan con un docente para cada grupo. En algunos ca-
sos llega a faltar algún maestro, por algunos meses o todo el ciclo escolar, 
debido a que la Secretaría de Educación del Estado no envía el recurso 
porque no se cuenta con una plaza que sea cubierta por algún docente.

Debido a lo anterior los agentes educativos hablantes de alguna len-
gua indígena solicitan contar con un profesor para cada grado escolar, 
que sean bilingües y conozcan su cultura al 100%, desde el inicio de cada 
ciclo escolar. Que sean de la comunidad para que puedan asistir a la es-
cuela bilingüe sin problemas de traslado, ya que la mayoría de las comu-
nidades indígenas se encuentran alejadas de las cabeceras municipales 
y sin caminos viables para llegar. Por ejemplo, para llegar a las escuelas, 
algunos docentes se trasladan, una parte en camión y otra en bicicleta o 
en burro/caballo o caminando.

c)- Materiales Educativos:
En las Escuelas Interculturales Bilingües carecen de material didácti-

co, el que tienen es poco. Lo que les dificulta realizar sus clases de manera 
práctica, llevando a los docentes a realizar clases tradicionales. Comen-
tan que los niños requieren material concreto para manipular y con ello 
aprender de manera significativa. Considerando que algunos conceptos 
no tienen traducción a su lengua, al ser reproducido el fenómeno o con-
cepto ante los niños y asignarle el término, será más fácil comprenderlo 
y apropiarse de este, por significarles. Por lo que los agentes educativos 



155

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

solicitan contar con material didáctico para las diversas materias, sufi-
ciente y en su lengua materna. 

“Tenemos libros de testo de primero a tercero y nos faltan de 
cuarto a sexto. Y nos faltan materiales didácticos por lo que 
tenemos que elaborar materiales, nos falta el recurso econó-
mico”.

“Entre todos hemos elaborado material como memoramas, loterías, 
este vocabulario, estamos traduciendo los libros de INAEBA también, 
para darles clases de lengua a los adultos, son varios materiales que he-
mos hecho ahorita, pero aún falta mucho material” (EMIBG)

Considerando que la mayoría de los hablantes de alguna lengua ma-
terna no tienen opciones de salir de su comunidad, por cuestiones eco-
nómicas, la no existencia de transporte adecuado y las distancias a las 
cabeceras, les es difícil adquirir materiales para consulta y con ello rea-
lizar sus tareas, lo que les lleva a quedarse con la información que les 
proporcionan sus libros de texto y el docente intercultural bilingüe.

“…ejemplo que los niños puedan investigar, en este caso se 
habla mucho del internet, en este caso creo que sería un 
buen medio para que los niños puedan consultar pues ¿no? y 
desgraciadamente ahora están instalando antenas para in-
ternet en las zonas donde ya hay acceso y están quedando 
abandonadas las escuelas más alejadas, como siempre pues 
se ha hecho”.(EMIBJ)

Ante esta situación los agentes interculturales bilingües solicitan 
contar con una biblioteca actualizada y volúmenes suficientes y un sa-
lón de cómputo con equipos suficientes que cuenten con internet para 
tener alternativas de consulta para reforzar y ampliar los conocimientos 
de los niños y que el maestro intercultural bilingüe pueda realizar una 
práctica educativa de corte constructivista, que garantice aprendizajes 
significativos y con esto los alumnos lo puedan vincular a su vida coti-
diana, contribuyendo a tomar decisiones fundamentadas y les permita 
continuar sus estudios e integrarse al campo laboral en su comunidad 
u otras.

d). - Capacitación a los docentes interculturales bilingües:
La Secretaría de Educación Pública para atender la Educación Inter-

cultural Bilingüe se vio en la necesidad de contratar gente de la misma 
comunidad en la que se ubican las escuelas de este subsistema, lo que 



156

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

garantizaba que hablaban la lengua y conocían la cultura del grupo ét-
nico que se atendería en la escuela primaria. Debido a que en las comu-
nidades no existen todos los niveles educativos, estos solo contaban con 
primaria o secundaria.

Se les contrato como docentes, condicionados a que continuaran es-
tudiando hasta obtener el grado de Licenciados en Educación, de pre-
ferencia en Educación Indígena. En los estados donde el 40 % de la 
población total es indígena, sí cuentan con instituciones de Educación 
Superior que ofertan dicha licenciatura, mientras que los estados con 
menor población indígena, ninguna institución de Educación Superior 
tiene esta licenciatura, lo que llevó a que hay docentes que cuentan con 
una licenciatura en Educación Preescolar o Primaria o en Educación Bá-
sica y otros con licenciatura relacionada a la educación indígena.

“…estoy estudiando todavía, el 7ª cuatrimestre de la licen-
ciatura en pedagogía. Todavía no concluyo” (EMIBG).

Que los docentes no cuenten con una licenciatura acorde a la función 
que van a desempeñar, más el que algunos docentes fueron discrimi-
nados y castigados por ser indígena, les llevó a no manejar su lengua 
materna y a no querer mostrar su cultura a los demás.

“...es una historia discriminadora, yo no quería que mis hi-
jos pasaran por esa etapa, les hablé en español y lo apren-
dieron, ahorita ya hablan su idioma, empecé hablándolo 
en casa y aquí en la escuela están aprendiendo a escribirlo. 
Cuando entré a estudiar estaban maestras que no hablaban 
la lengua, yo no podía dialogar con ellos, me cohibía. A parte 
hubo mucha discriminación por el municipio hacia la gen-
te que vivía ahí, a nosotros nos decían “mecos” que éramos 
ignorantes y no sabíamos nada y todo eso. Y por eso mucha 
gente ha ido perdiendo su lengua Unos la han conservados y 
algunos la están enseñando” (EMIBG).

Y al no contar con una licenciatura en educación indígena, les resulta 
difícil entender qué es la interculturalidad y por ende sus implicaciones 
en su práctica docente. De ahí que ellos demandan cursos de capacita-
ción para comprender los documentos oficiales como el de parámetros 
curriculares, además de cómo integrar su cultura en la planeación de 
los contenidos curriculares, cómo trabajar la interculturalidad, aprender 
estrategias de enseñanza aprendizaje, entre algunos.

Aunque han recibido capacitaciones desde que ingresaron al Sistema 



157

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Educativo, no logran comprender los planes y programas así como co-
nocer estrategias de enseñanza, debido a que los cursos de capacitación 
eran en cascada, no llevan continuidad en la temática y los encargados 
de estos son maestros mestizos que desconocen su cultura y los ejemplos 
que ponen no se relacionan con los saberes de los maestros intercultura-
les bilingües, además de que existen términos que no tienen traducción 
a sus lenguas, quedándoles confusiones.

Por eso los agentes educativos solicitan que los cursos de capacita-
ción que se oferten a los maestros interculturales bilingües sean en su 
lengua materna, partan de las necesidades de estos, tengan continuidad 
temática, cuenten con tiempo necesario hasta que se apropien del con-
tenido, sean prácticos al llevarlos a la práctica, cuenten con materiales 
suficientes, teóricos y prácticos de la temática, recaben información de 
los resultados, referentes al aprendizaje de sus alumnos y puedan recibir 
retroalimentación para mejorar los resultados mencionados y con ello se 
garantice un servicio de calidad a estas comunidades indígenas.

“…los talleres a lo mejor lo impartieran gente como nosotros, 
¿no? indígenas. Que sea alguien que conozca el contexto, que 
nos conozca cómo vivimos, cómo trabajamos mm que sea 
alguien una persona que tenga todos los conocimientos nece-
sarios, que él vea realmente lo que nos hace falta como como 
docentes ¿no? no sé” EMIBJ.

e- Evaluaciones Nacionales
El sistema educativo mexicano implementó la política de la evalua-

ción de los resultados educativos como una manera de lograr la calidad 
educativa, para lo cual crean varios organismos que se encargan de dise-
ñar, aplicar y proporcionar los resultados como mecanismo de mejora-
miento escolar de pruebas como son: Ceneval, INEE y ENLACE.

La Evaluación Nacional de Logro Académico en Centros Escolares 
(ENLACE) opera en la Secretaría de Educación Pública y se aplica en es-
cuelas públicas y privadas. Su propósito es contribuir al avance educativo 
de cada alumno, cada centro escolar y cada entidad federativa. Se aplica 
en Educación Básica a alumnos de tercero a sexto en primaria y a los tres 
grados de secundaria. Por ende, también se aplican en las escuelas del 
programa Educación Intercultural Bilingüe.

Estas se diseñaron sin contemplar las características y condiciones de 
la población indígena, lo que ha llevado a que obtengan los resultados 



158

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

más bajos. Y que al igual que las escuelas regulares buscan mecanismos 
(Padilla, 2010) para mejorar los resultados educativos de los alumnos.

“...no me parece la formación de evaluación implementadas 
en la actualidad desde organismo nacionales e internacio-
nales (enlace, pisas, excale) y sobre todo las formas como se 
dan a conocer los resultados. Son pruebas para otros con-
textos y no valoran lo que el niño indígena es, su conoci-
miento tan amplio que posee desde su propia cosmovisión...” 
(EMIBCHI)

Los agentes educativos no se niegan a ser evaluados, lo que solicitan 
es que las evaluaciones se elaboren contemplando sus condiciones y su 
lengua. Pues como comentamos, algunos niños no hablan el español o 
no leen en español, hay conceptos que no tienen traducción a su lengua. 
Lo que hace pensar es que a veces ni siquiera entienden lo que leen. Por 
otro lado, se les evalúa como si fuesen una escuela que cuenta con recur-
sos, cuando hay un abismo entre las escuelas regulares y las indígenas.

f)- Plan de estudios y libros de texto
A través de los procesos de capacitación se les ha dado a conocer a los 

maestros interculturales bilingües el plan de estudio y los textos. Ellos 
reconocen que a la fecha no han logrado comprenderlos por completo. Y 
los textos no corresponden a su realidad como grupo étnico, reflejando 
el desconocimiento que tienen de estos los que elaboran ambos.

Debido a ello, los agentes educativos interculturales bilingües solici-
tan que los planes y programas de estudio sean elaborados, consultando 
a los grupos étnicos, para que se incluya su contexto, su cultura y su len-
gua, por ende, sean escritos en cada una de las lenguas que existen, para 
que estos correspondan a su cosmovisión, su lengua, sus tradiciones, etc.

“Pues a mí me gustaría que los contenidos o el plan pues, 
aunque lo veo muy lejos ¿no? pues fueran en wixarika. Yo 
creo que de esa manera al menos habría un cambio, este ya 
no, ya no este, y que los libros gratuitos, los libros de texto 
sean también en la lengua materna” EMIBJ

El programa de Educación Intercultural Bilingüe no ha logrado lle-
var a la práctica muchos de sus objetivos de manera acorde. Las autori-
dades educativas como los agentes educativos de las escuelas indígenas 
se esfuerzan por lograr mejoras educativas. Da la impresión de ser dos 
culturas (mestiza y la indígena) que no han logrado encontrar los meca-



159

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

nismos para comunicarse y con ello conocerse.
Por lo que se da la imposición de un sistema sobre una población en 

desventaja. La educación que se les proporciona no ha logrado dignifi-
carlos económica, social y culturalmente.

Además de las peticiones mencionadas con anterioridad los agentes 
educativos plantean una educación a los mestizos que les enseñe a res-
petarlos como personas que son, con sus diferencias de lenguaje y cul-
turales. Y a ellos una educación de calidad que les proporcione conoci-
mientos y habilidades para ser aceptados en los ámbitos de los mestizos 
y acceder a puestos de trabajo como cualquier otro ciudadano mexicano.

También, que les permitan hablar en su lengua materna, realizar sus 
tradiciones, usar sus vestimentas, tener acceso a servicios públicos en sus 
comunidades, contar con una vivienda digna, un salario que les permita 
cubrir sus necesidades básicas. Para lo cual solicitan ser escuchados y 
trabajar en conjunto con las diversas instituciones gubernamentales.

Reflexiones
Como afirma Ruth Paradise, “…no debemos olvidar que sólo se puede 

hablar de una verdadera educación intercultural en la medida que la 
aceptación, el respeto y el reconocimiento del otro sean mutuos y recípro-
cos” (Paradise, 2004: 59).

La situación de la educación indígena en el país es precaria conforme 
se ha mencionado: existen enormes desigualdades en infraestructura; 
cobertura educativa; condiciones de contratación y capacitación de los 
maestros interculturales bilingües. El uso y manejo de la lengua indígena 
en las localidades indígenas sean de origen nativo o de migración que 
cada vez tiende al desuso; ausencia y escasez de materiales didácticos y 
apoyos bibliográficos; procesos de evaluación de los aprendizajes inequi-
tativos; etc., llevan a considerar que aún estamos lejos de brindar una 
educación de calidad a las poblaciones indígenas del país.

Recuperar la identidad pluricultural de nuestra Nación nos llevará a 
enriquecernos y fortalecernos como país. Desde la dinámica de transfor-
mación de las escuelas interculturales bilingües existe la razón de catali-
zar el reconocimiento de esta característica poblacional y dignificar a las 
poblaciones indígenas.

La educación básica y específicamente aquella con características in-
terculturales bilingües tiene latente la atención a la demanda de incorpo-
ración y desarrollo social de los pueblos originarios y brindar a la mayo-



160

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

ría de la población mestiza de un sentido de reconocimiento e identidad 
pluricultural que tanta falta nos hace para crecer como país. 

Las políticas y los programas se realizan desde la cúspide y con la ló-
gica de la población mestiza, por lo que se crean con una forma de ser y 
pensar para otra forma de ser y pensar. Sin darnos a la tarea de, primero 
conocerlos y después preguntarles qué tipo de educación quieren y con-
templarlo en los planes y programas dirigidos a esta población.



161

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Referencias bibliográficas

Álvarez, J. M. (2001). Evaluar para conocer, examinar para excluir. Ma-
drid: Morata
Anijovich, R., Cappelleti, G., Mora, S., y Sabelli, M. J. (2009). Transitar la 
formación pedagógica. Dispositivos y estrategias. Buenos Aires: Paidós.
Arcos, M. (2007). Anális testimonial de la educación bilingüe bicultural 
en su aplicación pedagógica en el estado de Chiapas. México, D.F.: Uni-
versidad Pedagógica Nacional.
Baronnet, B. (2005), Autonomía y educación indígena: las escuelas za-
patistas de la Selva Lacandona de Chiapas. Quito-Ecuador: Ediciones 
Abya-Yala.
Bello, J. (2009). El inicio de la educación bilingüe bicultural en las regio-
nes indígenas de México. México: X Congreso Nacional de Investigación 
Educativa.
Bertely, M. (s.f.) Panorama histórico de la educación para los indígenas 
en México. Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antro-
pología Social. Obtenido de http://biblioweb.tic.unam.mx/diccionario/
htm/articulos/sec_5.htm
______, “Configuraciones y reconfiguraciones étnicas en zapotecos mi-
grantes analfabetos y escolarizados”, en María Bertely Bus- quets, coord., 
Historias, saberes indígenas y nuevas etnicidades en la escuela, México, 
Ciesas, 2006, 199-238.
______, Conflicto intercultural, Educación y Democracia Activa en 
México. Ciudadanía y derechos indígenas en el movimiento pedagógico 
intercultural bilingüe en Los Altos, la Región Norte y la Selva Lacandona 
de Chiapas, Lima, Perú, Ciesas, Fondo Editorial de la Pontificia Univer-
sidad Católica del Perú, Red Internacional de Estudios Interculturales 
(ridei), 2007.
______, “Pluralidad cultural y política educativa en la zona metro- po-
litana de la ciudad de México”, en Revista Mexicana de Investi- gación 
Educativa, vol. 3, Universidad de la Rioja, 2008, 39-51.
Blanco, E. (2011). Los límites de la escuela. Educación, desigualdad y 
aprendizaje en México. México, D.F.: El Colegio de México. 
Blanco, N. (1999) Aprender a ser profesor/a: El papel del practicum en 
la formación inicial. En: Angulo Rasco, J.F.; Javier Barquín Ruiz; Ángel I. 
Pérez Gómez. (1999) Desarrollo Profesional del Docente. Política, inves-
tigación práctica. Madrid: Akal. Pp. 379-398.



162

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Boletín Bibliográfico de Antropología Americana (1939). Primera asam-
blea de filólogos y lingüistas de México, 9-17 de mayo de 1939. Obtenido 
de 1939: https://www.jstor.org/stable/40976100?seq=1#page_scan_tab_
contents
Carpio D. R. E., Hernández R. M. T. y Ramos G. G. (2016). Educación 
Intercultural Bilingüe en el estado de Guanajuato. En Vergara Fregoso 
M. Formación docente y problemática en la práctica de los profesores 
de las comunidades indígenas. El caso de Jalisco, Chiapas, Chihuahua y 
Guanajuato. Jalisco, México. Universidad Guadalajara.
Carrera, J. (2006). Derechos indígenas en Chihuahua: una reforma in-
conclusa (col. Estudios Sociales). Chihuahua, México: Doble Hélice Edi-
ciones.
Carrizales, C. (1991). El filosofar de los profesores. México: Universidad 
Autónoma de Sinaloa.
CDI. (2009a). Comisión Nacional para el Desarrollo de los pueblos 
indígenas. México. Recuperado de http://www.cdi.gob.mx/index.
php?option=com_content&view=article&id=632:otomies-del-esta-
do-de-mexico-hna-hnu-&catid=54:monografias-de-los-pueblos-indi-
genas&Itemid=62 Consultada en 26 de abril de 2015
CDI. (2009b). Comisión Nacional para el Desarrollo de los pueblos in-
dígenas. México. Recuperado de http://www.cdi.gob.mx/index.php?op-
tion=com_content&view=article&id=604:purepechas-purhepecha&ca-
tid=54:monografias-de-los-pueblos-indigenas&Itemid=62 consultada 
19 de abril de 2015.
CDI. 2016. Fichas de información básica de la población indígena (2015). 
México: Coordinación General de Planeación y Evaluación, consultado 
en Julio de 2017, PDF recuperado en http://www.cdi.gob.mx/indicado-
res2015/#/6
CDI.2010.Catálogo de localidades indígenas, 2010. Consultado en julio 
de 2016. Datos recuperados en: http://www.cdi.gob.mx/cedulas/index.
html
CGEIB (2006). El enfoque intercultural en educación. Orientaciones 
para maestros de primaria. México, SEP.
Chávez, E., Abreu, R. y Charles, A. (2010). Índice de Equidad Educati-
va Indígena. Informe de Resultados para México, Estados y Municipios, 
2010. Construcción de Ciudadanía y Educación Indígena: Prácticas con 
Equidad. México: SEP, Subsecretaría de Educación Básica Dirección Ge-
neral de Educación Indígena, PNUD, Fundación Idea.



163

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

CONEVAL (2010-2011). Informe de la Evaluación Específica de Desem-
peño 2010-2011. México: CONEVAL.
CONEVAL-SEP (2011-2012). Evaluación de consistencia y resultados 
2011-2012. México: CONEVAL-SEP.
Coneval. (2012 - 2013). Inforrme de la Evaluación Específica de Desem-
peño 2012 - 2013 - Programa PAED. México: Coneval.
Coneval. (2012 - 2013). Inforrme de lla Evaluación Específica de Desem-
peño 2012 - 2013 - PRONIM. México: Coneval.
CONEVAL (2014-2015). Informe de la Evaluación Específica de Desem-
peño 2014-2015. Programa de Apoyo a la Educación Indígena. México: 
CONEVAL.
CONEVAL (2015-2016). Evaluación de resultados CONEVAL (2012). 
Informe de pobreza y evaluación en el Estado de Chihuahua. Recupera-
do en línea el 20 diciembre del 2016: http://www.coneval. gob.mx/coor-
dinacion/entidades/Documents/Informes%20de%20pobreza%20y%20
evaluaci%C3%B3n%202010- 2012_Documentos/Informe%20de%20
pobreza %20y%20evaluaci%C3%B3n%202012_Chihuahua.pdf.
Coneval. (2015-2016). Evaluación de resultados programa de apoyo a la 
educación indígena. México: Coneval.
Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos. (1992). Refor-
mas 1992. Diario Oficial Federación. Recuperado de http://www.diputa-
dos.gob.mx/LeyesBiblio/ref/cpeum.htm
Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos. (1992). Refor-
mas 1992. Diario Oficial Federación. Recuperado el 13 abril, de 2017. 
http://www.diputados. gob.mx/LeyesBiblio/ref/cpeum.htm
Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos. (2012). Última 
reforma publicada. Diario Oficial Federación. Recuperado de http://
www.diputados.gob.mx/LeyesBiblio/ref/cpeum.htm
Contreras, José Domingo. "La autonomía del profesorado". Editorial 
Morata, España, 1997: 174-175.
Coordinación General de Educación Intercultural y Bilingüe (2017). De 
la Interculturalidad. México: Secretaría de Educación Pública.
DGEI (2008). Parámetros curriculares de la asignatura lengua indígena. 
México, Dirección General de Educación Indígena, SEP.
DGESPE. (2015). Plan Integral Diagnóstico, Rediseño y Fortalecimien-
to de las Escuelas Normales por sus siglas PODIRFEN. Recuperado de 
http://planintegraleducacion.weebly.com/fundamentacioacuten.html.
Diario Oficial de la Federación. (2001). (Primera Sección), Lunes 22 de 



164

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

enero de 2001. Recuperado de http://www.dof.gob.mx/
Diario Oficial de la Federación (2013). Reglas de Operación del Progra-
ma Asesor Técnico Pedagógico y para la Atención Educativa a la Diver-
sidad Social, Lingüística y Cultural. México: Diario Oficial de la Federa-
ción.
Diario Oficial de la Federación (2017a). Reglas de Operación del Pro-
grama de Apoyo a la Educación Indígena. México: Diario Oficial de la 
Federación.
Diario Oficial de la Federación. (2017). Reglas de Operación del Progra-
ma para la Inclusión y la Equidad Educativa para el ejercicio fiscal 2018. 
México: Diario Oficial de la Federación.
Diario Oficial de la Federación (2017b). Reglas de Operación del Progra-
ma para la Inclusión y la Equidad Educativa para el ejercicio fiscal 2018. 
México: Diario Oficial de la Federación.
Diario Oficial de la Federación. (2018). Reglas de Operación del Progra-
ma Nacional de Becas para el ejercicio fiscal 2018. México: Diario Oficial 
de la Federación.
Díaz Barriga, A. “Formación, formación de profesores y docente-inves-
tigador. Notas para una crítica”. En: Díaz Barriga, Ángel. (1991). Cinco 
aproximaciones al estudio de los profesores”, México: UNAM; Colecc. 
Cuadernos del CESU No. 21.
Dietz, G. (1996). Del asistencialismo a la autonomia regional: los movi-
mientos indios en México ante el desafío zapatista. Boletín Americanis-
ta, 67-98
Dietz, G. (1999a). Indigenismo y educación diferencial en México: ba-
lance de medio siglo de políticas educativas en la región purhépecha. Ob-
tenido de http://repositoriodigital.academica.mx/jspui/bitstream/98765
4321/25435/1/1999-I-123-articulo2.pdf [Fecha de consulta: 11/12/2016]
Dietz, G. (1999b). La comunidad purhépecha es nuestra fuerza. Quito: 
Abya-Yala.
El Colegio de México (2009). Anexo 18. México: El Colegio de México.
En peligro la enseñanza de la lengua wixárika | Universidad de Guada-
lajara. (2018). Recuperado de http://www.udg.mx/es/noticia/peligro-en-
senanza-lengua-wixarika
Engracia Loyo: “La empresa redentora. La Casa del Estudiante Indígena”, 
Historia Mexicana, 46-1, México, 1996a, pp. 99-131. 
______, “Los centros de educación indígena y su papel en el medio ru-
ral (1930-1940)”, en Pilar Gonzalbo Aizpuru (coord.): Educación ru-



165

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

ral e indígena en Iberoamérica, México, El Colegio de México, UNED, 
1996b, pp. 139-159. — Gobiernos revolucionarios y educación popular 
en México, 1911-1928, México, El Colegio de México, 1999, pp. 292-301.
______, “El conocimiento del indio. Nuevo camino para su asimilación”, 
en María Bertely Busquets (coord.): Historias, saberes indígenas y nue-
vas etnicidades en la escuela, México, CIESAS, 2006, pp. 69-94. 
______, “El Primer Congreso Indigenista de Pátzcuaro (1940): ¿Génesis 
de una nueva fórmula de integración del indio americano?”, en Manuel 
Chust e Ivana Frasquet (eds.): Actas XIV Congreso Internacional AHI-
LA. Europa-América, paralelismos en la distancia, Castellón, Universitat 
Jaume I, Fundación MAPFRE, AHILA, 2008 (edición en CD).
Espinoza, R. (1989). El concepto de paidea y la formación docente. Mé-
xico: UPN; pp. 287 – 291.
Fell, C. (1989). José Vasconcelos. Los años del águila. México: Universi-
dad Nacional Autónoma de México.
Ferry, G. (1997). Pedagogía de la Formación. Buenos Aires: Centro de 
publicaciones educativas y material didáctico.
Franco, C. (2004). Educación indígena en Chihuahua. Chihuahua, Mé-
xico: Doble Hélice Ediciones. Col. Estudios sociales.
Freire, P. (1973). ¿Extensión o comunicación? La concientización en el 
medio rural. Buenos Aires, Argentina: Siglo XXI.
Gadamer, H-G. (1991). Verdad y Método. Fundamentos de una herme-
néutica filosófica. 4ª. Ed. (1ª ed. 1977). Tr. Ana Agud Aparicio y Rafael 
de Agapito. Salamanca, España: Sígueme.
Gadamer, H-G. (2000). La educación es educarse. Barcelona, España: 
Paidós.
Gamboa, J. I. (2009). Los primeros pasos de las Misiones Culturales y sus 
huellas en la educación rural de San Luis Potosí, 1923-1932. San Luis: El 
Solegío de San Luis, A.C.
García Carrasco, J. y García del Dujo, A. (1996). Teoría de la Educación. 
Vol. I - Educación y acción pedagógica. España: Universidad de Sala-
manca.
Gaspar, U. M. (2012). “La concepción del indígena en el sistema educa-
tivo posrevolucionario” en RIDE Revista Iberoamericana para la Inves-
tigación y el Desarrollo Educativo. Vol.3, Núm. 5. Obtenido de http://
www.redalyc.org/articulo.oa?id=498150313008
Gimeno Sacristán, J. y M. Fernández Pérez (1980) La formación del pro-
fesorado de E.G.B. Madrid: Ministerio de Universidades e Investigación.



166

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Gimeno Sacristán, J. (1998). El curriculum: una reflexión sobre la prác-
tica. 7ª. Reimpresión (1ª. Ed. 1988). España: Morata.
Giraudo, L. (2010). De la ciudad “mestiza” al campo “indígena”: interna-
dos indígenas en el México posrevolucionario y en Bolivia. Anuario de 
Estudios Americanos, 67, 2, 519-547.
Gobierno de la República (2001). Programa Nacional para el Desarrollo 
de los Pueblos Indígenas 2001-2006. México: Gobierno de la República.
Gobierno de la República. (2001). Programa Nacional de Desarrollo 
2001-2006. México: Gobierno de la República.
Gobierno de la República. (2003). Ley Federal para Prevenir y Eliminar 
la Discriminación. Recuperado de http://www.conapred.org.mx/index.
php?contenido=pagina&id=23&id_opcion=20&op=
Gobierno de la República. (2003). Ley General de Derechos Lingüísticos 
de los Pueblos Indígenas. Recuperado de http://www.diputados.gob.mx/
LeyesBiblio/pdf/257.pdf
Granados, V. (2006). Los costos de la modernidad. México: Solar. Colec-
ción Ensayo.
Guilherme M. y Gunther Dietz (2014) Diferencia en la diversidad: 
perspectivas múltiples de complejidades conceptuales multi, inter y 
trans-culturales. Estudios sobre las Culturas Contemporáneas Época III. 
Vol. XX. Número 40, Colima, invierno 2014, pp. 13-36
Hernández, I. (s.f.). La Educación Bilingüe en México. Obtenido de 
http://www.redalyc.org/pdf/998/99826032005.pdf
Hernández, N. L. y R. Martínez (2014a). “La interculturalidad en Chia-
pas: formación docente en la cultura tseltal.” En Velázquez, E. B., Quin-
tero, M. L., López, L. R. (coordinadoras), La transformación de la socie-
dad opresora. La palabra y el derecho de los “otros”. México: MAPorrúa, 
pp.123-146. 
Hernández, N. L. y R. Martínez (2014b). “Nuevas construcciones inter-
culturales. Más allá de la escuela.” En Hernández, N. L., Pons, L. (coor-
dinadoras), Debates sobre interculturalidad. México: UNACH, PROFO-
CIE 2014, pp.151-176. 
Hernández, N. L. y R. Martínez (2016). “Formación docente y problemá-
tica en la práctica de profesores de la región tseltal, Chiapas.” En Vergara, 
M. (coordinadora), Formación docente y problemática en la práctica de 
los profesores de las comunidad indígenas. El caso de Jalisco, Chiapas, 
Chihuahua y Guanajuato. México: Universidad de Guadalajara, pp.101-
148. 



167

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Hernández, N. L. y R. Martínez (2017). “Formación y experiencia docen-
te en Chiapas: ¿realidades interculturales?” En Velázquez, E. B., Quin-
tero, M. L., López (coordinadoras), Realidades interculturales. Miradas 
hacia el género y la educación. México: Castellanos editores, pp. 63-84.
Hernández, R. (2000). La educación para los pueblos indígenas. México: 
SEP.
Herrasti, L. (Coord.). (1988). Instituto Nacional Indigenista, 40 años. 
México: Instituto Nacional Indigenista.
Honoré, B. (1983). Para una teoría de la formación, España: Narcea.
Imbernon, F. (1994) La formación y el desarrollo profesional del profe-
sorado. Hacia una nueva cultura profesional. Barcelona: Colección Bi-
blioteca de aula.
INALI (2009). Catálogo de las lenguas Indígenas nacionales. Variantes 
lingüísticas de México con sus autodenominaciones y sus referencias 
geoestadísticas. México: Instituto Nacional de Lenguas Indígenas (INA-
LI), 2009. Consultado en Julio de 2017, PDF recuperado en https://site.
inali.gob.mx/pdf/catalogo_lenguas_indigenas.pdf
Instituto Nacional para la Evaluación de la Educación (2017). Evalua-
ción de la política educativa dirigida a la población indígena en educa-
ción básica. México: INEE.
INEGI. (2010). Anuario estadístico de los Estados Unidos Mexicanos. 
Instituto Nacional de Estadística y Geografía. Aguascalientes, Ags. Mé-
xico.
INEGI. (2015). Fichas de Información Básica de la Población Indígena. 
[Blog] Recuperado en: http://www.cdi.gob.mx/indicadores2015/#/76, 
Consultado en Enero de 2017.
INEGI. [2013]. Censo de población y vivienda 2010. [en línea]. Recupe-
rado en agosto 29 de 2018, en http://www.beta.inegi.org.mx/proyectos/
ccpv/2010/
INEGI.org.mx. (2017). Consulta interactiva de datos. [online] Available 
at: http://www.inegi.org.mx/est/contenidos/proyectos/cubos [Accessed 
24 Jul. 2017].
Jalisco PUEBLOS INDÍGENAS Y REGIONES DE ALTO VALOR BIO-
LÓGICO. Consultado sept. 17 de 2018 en: http://www.scielo.org.mx/
pdf/espiral/v18n51/v18n51a6.pdf
Johannes, N. (2003). Huicholes. Comisión Nacional para el Desarrollo 
de los Pueblos Indígenas. Pueblos indígenas del México contemporáneo. 
México, D.F.: CDI- PNUD. ISBN 970-753-009-X



168

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Jorda, H.J. (2003). Ser maestro bilingüe en Suljaa. Lengua e identidad. 
México: UPN.
Joyce, B. y Clift, R. (1984). “La agenda de Phoenix: Reforma esencial en 
la formación de profesores”, en: Investigador Educativo (13) (4) pp. 5-18.
Julián, J. A. (2009). Influencia de la aplicación de un programa formativo 
de profesores de educación física, sobre la motivación en el aula y el nivel 
de reflexión docente. Universidad de Extremadura, Cáceres.
Kemper, R. (2011). Estado y antropología en México y Estados Unidos: 
reflexiones sobre los Proyectos Tarascos. Relaciones (Zamora) vol.32 
[Online], 209-241.
Lazarín, F. (1996). Las misiones culturales un proyecto de educación 
para adultos (1923-1932). México: Área de Historia del Estado y la So-
ciedad. UNAM-Iztapalapa.
Ley General de Educación. (1997). Publicada en el Diario Oficial el 20 de 
marzo de 1997. Recuperado de http://www.dof.gob.mx/
Ley General del Servicio Profesional Docente. (2013). Diario oficial de 
la Federación.
Liston, D.P. y K.M. Zeichner (1993) Formación del profesorado y condi-
ciones sociales de la escolarización. Madrid: Morata.
Loyo E. (1996). “La empresa redentora. La Casa del Estudiante Indígena” 
en Historia Mexicana. México, 99-131.
Martínez, E. (2015). La educación intercultural y bilingüe (EIB) en Mé-
xico. ¿El camino hacia la construcción de una ciudadanía democrática? 
Relaciones, vol. 32 [Online], 141, 103.
Marcelo Carlos (2011). El profesorado principiante. Inserción a la do-
cencia. Texto de Marcelo Carlos, Reseñado por Víctor Manuel Ponce G. 
Educar (58), 8-10. 
Maren von Groll et al. (2013). Formación de maestros indígenas y no 
indígenas para la educación indígena e intercultural. En María Bertely 
Busquets, Gunter Dietz, y María G. Díaz Tepepa (Coords.). Multicul-
turalismo y educación 2002-2011. [Estado del conocimiento]. México: 
ANUIES - COMIE, 2013. 
Martínez, E. (2015). La educación intercultural y bilingüe (EIB) en Mé-
xico. ¿El camino hacia la construcción de una ciudadanía democrática? 
Relaciones 141, 103.
Martínez, L. (2013). Rafael Ramírez Castañeda y los grandes problemas 
de México. Instituto de Ciencias de la Educación de la Universidad Au-
tónoma del Estado de Morelos. México, 381-397.



169

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

März, F. (2001). Introducción a la pedagogía, España: ediciones sígueme; 
Colecc. El peso de los días No. 29, 5ª ed.
Meneses, G. (2002). Formación y teoría pedagógica, México: lucer-
na-diógenis; Colecc. La lámpara de Diógenes No. 8, pp. 79-106.
Meza, G. (2011). Un misionero y su maestra rural por las casas del pue-
blo de Aguascalientes en 1922. XI Congreso Nacional de Investigación 
Educativa / 9. Historia e Historiografía de la Educación / Ponencia. Mé-
xico
Montero, L. (2003) La formación inicial. ¿Puerta de entrada al desarrollo 
profesional? En: Revista Educar No. 30 pp. 69-89.
Muñoz Cruz Héctor (1999). Visión de la educación bilingüe en regiones 
indígenas de México. Universidad Autónoma Metropolitana, Unidad Iz-
tapalapa, México, D. F
Muñoz, H., García, J., Granados, A., Brand, A., Mena, P. y Ruiz, A. 
(2002). Rumbo a la interculturalidad en educación. México: UPN 201 
Oaxaca, Universidad Autónoma Benito Juárez de Oaxaca, Universidad 
Autónoma Metropolitana.
Organización Internacional del Trabajo. (1990). Convenio 169 de la Or-
ganización Internacional del Trabajo (OIT) sobre Pueblos Indígenas y 
Tribales en Países Independientes. Recuperado de http://www.ilo.org/
mexico/lang--es/index.htm
Pacheco, T., y Díaz B. A. (Comp.) (1993). La formación de profesiona-
les para la educación. Elementos para un replanteamiento. México: CE-
SU-UNAM.
PNB (2017). Evaluación de Procesos del Programa Nacional de Becas 
2016. Obtenido de www.gob.mx/cms/uploads/attachment/file/251286/
Informe _Final_-_S243_-_Programa_Nacional_de_Becas.pdf
Paradise, R. (2004). Interculturalidad como respeto mutuo, Educación 
2001 IX (104): 59-62.
Pintado, A. P. (2004). Tarahumaras. Pueblos indígenas del México Con-
temporáneo. México: Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pue-
blos Indígenas.
Poder Ejecutivo Federal. (2002). Constitución Política de los Estados 
Unidos Mexicanos, versión aprobada el 8 de noviembre de 2002. Recu-
perado de http://www.constitucion.gob.mx/docs/constitucion.pdf 
Programa de Naciones Unidas para el Desarrollo (PNUD). Informe 
sobre el desarrollo humano de los pueblos indígenas de México. Mé-
xico, PNUD, 2010. En: http://planipolis.iiep.unesco.org/upload/Mexico/



170

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Mexico_ HDR_2010.pdf. Consultada el 2 de febrero de 2012.
Reyes Hernández, Nancy Leticia, y Rigoberto Martínez Sánchez. (s.d.) 
Formación y experiencia intercultural en el contexto tseltal: una apro-
ximación a la educación en Chiapas, ponencia en PDF consultado el 
Agosto de 2019 en: http://soda.ustadistancia.edu.co/enlinea/paginai-
magenes/congreso/MemoriasXICongreso/NANCYHERNANDEZ%20
RIGOBERTO%20MARTINEZ.pdf
Rosales, M. A. (2009). La formación profesional del docente de primaria. 
México: Plaza y Valdez Editores y Universidad Pedagógica Nacional.
Sánchez Contreras J. R. Recuperado de http://www.comunicantropo.
com/chichimecas/chichimecas_de_San_Luis_de_la_Paz/Chichimecas_
de_San_Luis_de_la_Paz%3A_Una_historia_de_la_historia.html
Sandoval, F. E; Blum, M. R. y Harold A. I. (2009) Desafíos y posibilidades 
en la formación de maestros. Una perspectiva desde América del Norte. 
México. UPN.
Santos, M. A. (1998) Evaluar es comprender. Buenos Aires: Magisterio 
del Río de la Plata.
Sariego, J. (1998). El indigenismo en Chihuahua. Antología de textos. 
México: Ediciones del AZAR A.C.
Sariego, J.L. (2002). El indigenismo en la Tarahumara. Identidad, co-
munidad, relaciones interétnicas y desarrollo de la sierra de Chihuahua. 
México: Instituto Nacional Indigenista.
Sarramona, J. (1989). Fundamentos de educación. España: CEAC. Colec. 
Educación y enseñanza.
Schmelkes, S. (2003). Educación intercultural. Reflexiones a la luz de ex-
periencias recientes. En Sinéctica, (23), 26-34.
Schmelkes, Sylvia (2003). Educación intercultural, ponencia presentada 
en el Diplomado en educación intercultural bilingüe, segunda edición: 
UPN, http://interbilingue.ajusco.upn.mx/modules.php?name=News&-
file=article&sid=12 
Schmelkes, S. (2005). Texto base. México: educación intercultural bilin-
güe destinada a los pueblos indígenas. V Foro Virtual: Educación para 
la interculturalidad, migración-desplazamiento y derechos lingüísticos. 
Foro Latinoamericano de Políticas Educativas, en <http://foro latino.
org/flape/foros_virtuales/foros_virt5_txt.htm>, consultado el 28 de ene-
ro de 2016.
Schmelkes, S. (2011). México: educación intercultural bilingüe destina-
da a los pueblos indígenas. México: Aula Intercultural.



171

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Schmelkes, S. (2013). Educación y pueblos indígenas: problemas de me-
dición. Realidad, datos y espacio. Revista Internacional de Estadística y 
Geografía. Vol. 4, pp. 5-13.
Schön, D. A. (1987) La formación de profesionales reflexivos. Hacia un 
nuevo diseño de la enseñanza y el aprendizaje en las profesiones. Barce-
lona: Paidós.
Secretaría de Educación Pública. (1928). Las misiones culturales en 
1927. México: Secretaría de Educación Pública.
SEP (2011). Acuerdo 592 por el que se establece la Articulación de la 
Educación Básica. México: SEP.
SEP (2012). Acuerdo 649 por el que se establece el Plan de Estudios par a 
la formación de maestros de Educación Primaria. Plan de Estudios 2012. 
México: SEP.
SEP (1997). Acuerdo 264 por el que se establece el Plan de Estudios para 
la Formación Inicial de Profesores de Educación Primaria. México: SEP.
SEP (1999). Acuerdo 268 por el que se establece el Plan de Estudios para 
la Formación Inicial de Profesores de Educación Preescolar. México: SEP.
SEP (1999). Lineamientos Generales para la Educación Intercultural Bi-
lingüe para las Niñas y los Niños Indígenas. México.
SEP (2012b). Acuerdo 650 por el que se establece el Plan de Estudios 
para la Formación de Maestros de Educación Preescolar. Plan de Estu-
dios 2012.
SEP (2012c). Acuerdo número 651 por el que se establece el Plan de Es-
tudios para la Formación de Maestros de Educación Primaria Intercul-
tural Bilingüe. Plan de Estudios 2012. México: SEP.
SEP (2012d). Acuerdo 652 por el que se establece el Plan de Estudios 
para la Formación de Maestros de Educación Preescolar Intercultural 
Bilingüe Licenciatura en Educación preescolar Intercultural Bilingüe. 
Plan de Estudios 2012. México: SEP.
SEP (2013). Acuerdo 669 por el que se emiten las Reglas de Operación 
del Programa de Acciones Compensatorias para Abatir el Rezago Edu-
cativo en Educación Inicial y Básica. México: SEP.
SEP (2013). Modalidad no escolarizada. México: Secretaría de Educa-
ción Pública.
SEP (sf). Dirección de Educación Indígena http://portalsej.jalisco.gob.
mx/educacion-indigena/bienvenida
SEP y Secretaría de Educación y Cultura. (2003). Diagnóstico del Siste-
ma Estatal de Formación Docente. Chihuahua, México: Autores.



172

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

SEP, 2017. Estadística del Sistema Educativo Jalisco. Ciclo Escolar 2016-
2017. Recuperado el 20 de octubre de 2018, en: http://snie.sep.gob.mx/
descargas/estadistica_e_indicadores/estadistica_e_indicadores_educa-
tivos_14JAL.pdf
SEP. (1998). Ley General de Educación. SEP: México.
SEP. (2001). Programa Nacional de Educación 2001-2006. México: SEP.
SEP. (2001). Programa Nacional de Educación 2001-2006. México: SEP. 
SEP. (2013). Modalidad no escolarizada. México: SEP.
SEP. (2013-2016)). ENLACE. Resultados Históricos Nacionales 2006-
2013. 3ro, 4to, 5to y 6to de Primaria. 1ro, 2do y 3ro de secundaria. Espa-
ñol, Matemáticas y Formación Cívica y Ética. Consultado en línea, 3 de 
abril 2017: http://www.enlace.sep.gob.mx/content/gr/docs/2013/histori-
co/00_EB_2013.pdf
SEP. (2016). ESTADÍSTICA DEL SISTEMA EDUCATIVO CHI-
HUAHUA CICLO ESCOLAR 2015-2016. Secretaría de Educación Pú-
blica Subsecretaría de Planeación, Evaluación y Coordinación Dirección 
General de Planeación, Programación y Estadística Educativa. Con-
sultado en línea, 24 de abril 2017. http://www.snie.sep.gob.mx/descar-
gas/estadistica_e_indicadores/estadistica_e_indicadores_educativos_
08CHIH.pdf 
SEP. (s.f.). Dirección de Educación Indígena. Recuperado de http://por-
talsej.jalisco.gob.mx/educacion-indigena/bienvenida
Serrano, E. (2006). Regiones indígenas de México. México: Comisión 
Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas y Programa de las 
Naciones Unidas para el Desarrollo.
Torres, C. (Comp.) (2001). Entrevistas con Paulo Freire. 5ª. Ed. México: 
Gernika.
UAM. (s.f.). El cardenismo y la antropología: el Congreso de Pátzcuaro 
y sus consecuencias conceptuales y prácticas (continuación). Obtenido 
de http://sgpwe.izt.uam.mx/files/users/uami/mapa54/7_El_cardenis-
mo_y_la_antropologia_3.1_y_3.2.pdf
UNAM. (2012). Evaluación de procesos, programa becas de apoyo a la 
educación básica de madres jóvenes y jóvenes embarazadas. México: 
UMAN.
Universidad Autónoma del Estado de Hidalgo - SEP. (2008). Evaluación 
externa - Programa de Educación Básica para Niñas y Niños de Familias 
Jornaleras Agrícolas Migrantes (PRONIM). México: Universidad Autó-
noma del Estado de Hidalgo - SEP.



173

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Universidad Pedagógica Nacional. (2015). Licenciatura en Educación 
Primaria y Preescolar para el Medio Indígena. Recuperado de http://
portalsej.jalisco.gob.mx/formacion-continua-superacion-profesional/
documentos-normativos.
Vázquez Sandrin, Germán y María Félix Quezada, 2015. “Los indígenas 
autoadscritos de México en el censo 2010: ¿revitalización étnica o sobre-
estimación censal?”, Papeles de Población, vol. 21, núm. 86, Toluca, Méx. 
Consultado el 14 de sept. De 2017, y disponible en: http://www.scielo.org.
mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1405-74252015000400007#c6).
Velasco, S. y Jablonska, A. (2010). Construcción de políticas educativas 
interculturales en México: debates, tendencias, problemas, desafíos. Mé-
xico: UPN (Col. Horizontes educativos).
Vergara Fregoso, Martha, coord. (2016). Formación docente y proble-
mática en la práctica de los profesores de las comundades indígenas. El 
caso de Jalisco, Chiapas, Chihuahua y Guanajuato. Guadalajara, Jalisco: 
Universidad de Guadalajara.
Vergara, M. y Bernache, G. (2008). Educación Intercultural. Un estudio 
de las Comunidades Indígenas en Jalisco. México, SEP/SEByN-CONA-
CyT.
Villalpando, J. M. (2000). Historia de la educación y de la pedagogía. 
México: Porrúa.
Villoro, L. (2007). Los retos de la sociedad por venir. Ensayos sobre jus-
ticia, democracia y multiculturalismo. México: FCE.



174

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

2. Políticas para la educación y formación de los 
profesores indígenas. El caso de Colombia Koguis

Nubia Esperanza Castro Reina 
Marta Osorio de Sarmiento

2.1 Políticas para la Educación Indígena en Colombia

Introducción
Desde tiempos ancestrales, la diversidad de los pueblos indígenas 

de América Latina ha sido discriminada y vista como un problema; no 
como una oportunidad para enriquecer el conocimiento y la sociedad de 
la cual hacen parte.

En Colombia, el pueblo indígena Kogui, localizado en la Sierra Ne-
vada de Santa Marta, no ha sido la excepción. Este ha sufrido el despla-
zamiento forzado a causa de violaciones a los derechos humanos, pero 
más grave aún, ha padecido el avasallamiento educativo que el Estado 
ha promovido e implementado a través de sistemas educativos nacio-
nalizados, dominantes y asimilacionistas, que no han validado los sabe-
res, quehaceres, y poderes de culturas minoritarias, desconociendo entre 
otros, la pertinencia pedagógica, las cosmovisiones y los derechos como 
sujetos de los indígenas, que a la postre han acentuado los problemas de 
exclusión y desigualdad.

A través de un trabajo de campo con la comunidad educativa del pue-
blo indígena Kogui, ubicada en la parte baja del Resguardo Kogui-Mala-
yo-Arhuaco (ubicado en la línea negra del cordón ambiental de la cuen-
ca del Río Tucurinca, vereda Santa Rosa, comunidad Kogui de Sebaizhi, 
en el corregimiento Palmor de la Sierra, municipio de Ciénaga, depar-
tamento del Magdalena en la Sierra Nevada de Santa Marta) al norte de 
Colombia; se ha hallado un problema centrado en el desconocimiento 
e incomprensión desde el punto de vista educativo, de la especificidad 
que conlleva la educación del pueblo indígena Kogui en un contexto in-
tercultural que no ha logrado entablar un diálogo de saberes, haceres y 
poderes que resignifiquen el valor de cada uno de ellos, para que ante el 
inicio del Sistema de Educación Indígena Propio (SEIP) se analicen las 
relaciones entre la educación indígena y la educación formal desde un 
enfoque intercultural que promueva la equidad más que la igualdad.

Es en este contexto, es que uno de los apartados de la investigación 



175

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

denominada “La educación del pueblo indígena Kogui: una mirada in-
tercultural y dialógica” (Castro, 2018), retoma las políticas relacionadas 
con los pueblos indígenas nutridas por la realidad que vive el pueblo 
Kogui hasta plantear la educación que queremos: un análisis desde la voz 
de los agentes educativos en los pueblos indígenas en consonancia con el 
tema general que convoca esta publicación.

2.2 Historia de la educación indígena en Colombia

En Colombia, la educación de los indígenas se cimentó sobre epi-
sodios referenciados en la historia nacional como el proceso de expo-
liación, sujeción y maltrato de las etnias raizales, y de las comunidades 
indígenas que se inició con la llegada de los españoles, representados 
principalmente por la iglesia católica; la resistencia de los pobladores 
indígenas en pro de la pervivencia de su cultura; el reconocimiento pau-
latino de la diversidad cultural de estas etnias; el fortalecimiento de la et-
noeducación y recientemente la administración de un sistema educativo 
indígena propio que apuesta por la educación superior.

Al respecto, según la Organización Nacional Indígena de Colombia 
(ONIC) (OINC, 1992:30), desde su existencia los indígenas contaron 
con conocimientos propios relacionados con la agricultura, la medicina 
tradicional, las expresiones culturales, las lenguas y la astronomía; siem-
pre en armonía con la naturaleza. Sin embargo, durante los siglos XVI 
y XVII, con la llegada de los españoles a nuestras tierras, se implantó 
una organización social, educativa y del trabajo excluyente entre estos, 
los indígenas, los mestizos y los esclavos, impartiendo una educación 
religiosa caracterizada por el adoctrinamiento cristiano, la obediencia, el 
monoteísmo, el autoritarismo y el aprendizaje memorístico.

Con la iglesia católica como protagonista de la evangelización de los 
indígenas, según Jaramillo (citado por Sáenz y Salamanca, 1982) se bus-
có la “salvación” de los nativos por considerarlos diabólicos o salvajes 
sin alma y el sometimiento y apaciguamiento de estos, que garantizara 
la asimilación de las creencias, las ideas y comportamientos dominantes, 
con la consecuente persecución y ajusticiamiento de los líderes nativos, 
chamanes y mamos en la plaza pública, porque estos transmitían su cos-
movisión. Además, se les vedó hablar en sus lenguas para sustituirlas 
por el castellano. De esta manera violenta, se pretendió doblegar o ex-
terminar a los pueblos indígenas e implantar esta nueva cultura, aunque 



176

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

sin lograrlo completamente debido a la existencia de zonas topográfica-
mente inaccesibles, la dispersión de los pueblos y los diferentes idiomas, 
lo que obligó a que los misioneros los aprendieran por lo que recibieron 
el nombre de “lenguaraces” o “lenguas”. Según Molina (2012:277), todo 
ello ocurrió cuando:

Carlos V de España asumió el trono en 1516 tras la muerte 
de su abuelo; poco tiempo después, convirtió la obligación 
de alfabetización en una facultad del encomendero. Felipe 
IV, en 1624, ordenó que se les enseñara a las mujeres indíge-
nas la lengua castellana y se les prohibiera hablar la nativa. 
En 1627 se decretó que se enseñaran públicamente las len-
guas más habladas por los indígenas, un verdadero antece-
dente de etnoeducación, pero, como vemos, no hubo una 
política bien definida en la materia.

Entre los siglos XV al XIX, se expidieron las cédulas reales, es decir, 
órdenes emitidas por el rey de España y en cumplimiento de estas, se 
crearon las escuelas para españoles e hijos de caciques indígenas, orien-
tadas por religiosos. La instrucción se basó en la religión, la lectura, la 
escritura y la gramática, así se originaron las primeras escuelas públicas, 
y a mediados del siglo XIX, se nombraron maestros seculares en la es-
cuela pública, sin embargo, los indígenas continuaron bajo el influjo de 
la Iglesia católica con elobjeto de convertirlos al cristianismo por consi-
derarlos salvajes(ONIC, 1992).

En el siglo XIX la iglesia, además de la educación pública, empoderó 
a la educación privada a través del Concordato de 1887 firmado en el 
gobierno de Rafael Núñez, por el cual el Estado le entregó la educación 
a la iglesia católica y decretó la educación religiosa como obligatoria, 
causando que la educación de los indígenas recayera en las misiones re-
ligiosas, que además trataron de incidir directamente en la vida social 
de estas comunidades para adaptarlas a las estructuras “civilizatorias” 
(Romero, 2002).Se configuraron los internados indígenas, caracteriza-
dos por la lejanía, los horarios rígidos, el uso del idioma español, la en-
señanza de oficios (ebanistería, agricultura, mecánica) para los varones 
y labores domésticas para las niñas (Molina, 2012).

Esta educación modelada en contravía de las concepciones y tradi-
ciones indígenas trajo como consecuencia el bajo rendimiento escolar, 
la desmotivación, la apatía, la deserción y la dificultad para mantener la 
comunicación. Más grave aún, el catalogar a los niños indígenas como 



177

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

brutos e ignorantes, inferiores a los blancos en su coeficiente intelectual; 
el menosprecio por su cultura y la consecuente deculturación de los pue-
blos al prohibirles la utilización de sus dialectos, considerar sus tradi-
ciones como un atraso cultural, asimilarlos a la cultura homogenizante, 
y aunado a esto, hacerles sentir dicho proceso como humanizador para 
justificar las formas de actuar de las misiones religiosas (Romero, 2002).

Ante estas circunstancias, a mediados del siglo XX, en el gobierno de 
Eduardo Santos, los pueblos indígenas liderados por Manuel Quintín 
Lame (indígena nasa) se sublevaron y los movimientos sociales se torna-
ron violentos por la reivindicación de los derechos a la tierra. Además, 
Quintín Lame, quien logró educarse, sentó un precedente sobre el razo-
namiento de los indígenas a través de su publicación “El pensamiento 
del indio que se educó dentro de las selvas colombianas” realizada en 
1939 y que expresó en uno de sus apartados:

No es verdad que solo los hombres que han estudiado quince 
o veinte años, los que han aprendido a pensar para pensar, 
son los que tienen vocación, etc. Porque han subido del valle 
al monte. Pues yo nací y me crié en el monte, y del monte 
bajé hoy al valle a escribir la presente obra (…) La naturaleza 
humana me ha educado como educó a las aves del bosque 
solitario que ahí entonan sus melodiosos cantos y se prepa-
ran para construir sabiamente sus casuchitas sin maestro. 
(Citado por Romero, 2002:2).

Es así como después de tantas luchas, en 1971, cuando gobernaba 
Misael Pastrana Borrero, se crearon el Consejo Regional Indígena del 
Cauca (CRIC), el cual ha liderado el proceso educativo indígena en Co-
lombia, y posteriormente los Consejos Regionales de: Tolima (CRIT) en 
1975, Arhuaco (COIA), Vaupés (CRIVA), entre otros, y finalmente, la 
Organización Nacional Indígena de Colombia (ONIC) en 1982 (Rome-
ro, 2002). Según el CRIC (2004), las reivindicaciones de estos pueblos se 
centraron en:

Recuperar la tierra de los resguardos; ampliarlos resguardos; 
fortalecer los cabildos indígenas; no pagar el terraje; hacer 
conocer las leyes sobre indígenas y exigir su justa aplicación; 
defender la historia, la lengua y las costumbres indígenas; 
formar profesores bilingües para que enseñen de acuerdo 
con la situación de los indígenas y en sus respectivas lenguas; 
impulsarlas organizaciones económicas comunitarias y de-



178

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

fender los recursos naturales y proteger el medio ambiente. 
(2004:28)

Tiempo más tarde, es decir, 87 años después de la firma del Concor-
dato, en el gobierno de Alfonso López Michelsen, este fue reformado a 
través de la Ley 20 de 1974, que en su Artículo VI creó una Comisión 
Permanente integrada por funcionarios designados por el Gobierno Na-
cional y prelados elegidos por la Conferencia Episcopal (reglamentada 
de común acuerdo), que programaría y vigilaría el desarrollo progresivo 
de las condiciones humanas y sociales de los indígenas. Es aquí, donde 
la iglesia católica perdió el monopolio de la educación de los indígenas y 
actuó junto con el Estado, lo cual facilitó el acceso de los indígenas a las 
escuelas públicas y el paulatino abandono de los internados.

Esta emancipación educativa dio pie para que, en 1971, el CRIC crea-
ra el Programa de Educación Bilingüe e Intercultural (PEBI), a partir de 
allí, evolucionó el movimiento indígena y sus relaciones con el Estado, 
trazando como ejes de acción para la educación indígena del país según 
este ente (2004:15-20):

a) La resistencia, con el lema “Unidad y Tierra” para revertir 
el proceso secular de dominación, las primeras escuelas se 
constituyeron en comunidades comprometidas con la lucha 
por la tierra y el desarrollo del programa de educación cen-
trado más en lo organizativo que en lo pedagógico;
b) La cultura, ampliando el lema a “Unidad, Tierra y Cultu-
ra” para valorar e impulsar el uso de las lenguas propias, la 
autoconciencia de los pueblos y la cosmovisión como fuente 
básica de la identidad y la educación propia;
c) El proyecto popular, donde se reafirmó que los indígenas 
hacen parte del pueblo colombiano y su lucha es por la cons-
trucción de una sociedad justa y democrática para todos;
d) La autonomía, como exigencia irrenunciable reconocida 
en los tratados internacionales, y el esfuerzo constante por 
construir una educación propia como pilar de la autonomía 
indígena;
e) Las relaciones con el Estado, participando en espacios ins-
titucionales con el propósito de afianzar su proyecto políti-
co, logrando el reconocimiento oficial de proyectos propios 
como el Proyecto Educativo Comunitario (PEC), obtenien-
do financiación estatal para diversas propuestas indígenas y 



179

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

hoy en día se trabaja por la implementación de un sistema 
indígena de educación superior;
f) La pedagogía para proyectos de vida, como propuesta pe-
dagógica coherente con las transformaciones del movimien-
to indígena relacionadas con la definición de los saberes y 
contenidos escolares, la elaboración de materiales didácti-
cos, las estrategias pedagógicas, la concepción de los proce-
sos de enseñanza y aprendizaje y un saber, saber hacer y unas 
problemáticas propias de maestros y maestras, de los niños y 
de las escuelas; razones que dieron un sentido y un por qué, 
para que el movimiento indígena caucano asumiera la edu-
cación en su territorio;
g) La construcción de poder propio, que busca el tránsito de 
la resistencia de un concepto defensivo, de supervivencia fí-
sica, organizativa y cultural hacia una proyección política en 
construcción de su propio destino, donde la labor educativa 
reviste una enorme importancia.

Se evidencia entonces, que estos pilares han respaldado la perviven-
cia de estos pueblos gracias a la capacidad de reflexionar sobre su exis-
tencia, y más que pretender asumir representaciones del mundo lo que 
buscan son representaciones en el actuar afianzadas en la educación por 
considerarla el vehículo para defender la cosmovisión, la autonomía y la 
cultura.

Además, desde su creación el PEBI ha mantenido los criterios sobre: 
priorizar las enseñanzas que dan ejemplo sobre las teorías foráneas que 
coartan la práctica y su identidad; las escuelas como centros para soste-
ner la recuperación de los derechos sociales y de tierras; maestros que 
sean seleccionados por las mismas comunidades; los maestros deben ser 
bilingües o estar dispuestos a recuperar su lengua autóctona; las escuelas 
bilingües deben ser semilleros para revitalizar las culturas; la comunidad 
debe participar en la orientación de las actividades escolares; la escuela 
debe enseñar lo de adentro y lo de afuera de manera crítica; a los niños 
hay que encaminarlos para que se queden en las comunidades y les pres-
ten sus servicios; no se debe partir del currículo oficial, sino que hay que 
construir colectivamente nuevos programas de estudios; se debe enseñar 
tanto en la lengua indígena como en el castellano (CRIC, 2004).

Desde esta perspectiva, no se pensaba “en hacer la escuela en sí, sino 
en lograr un fortalecimiento político de toda la comunidad a través de 



180

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

la escuela” (CRIC, 2004:38). A raíz de estos movimientos y este pensa-
miento educativo, se crearon las primeras escuelas comunitarias en luga-
res donde se sostuvieron luchas por la tierra y existió riesgo de pérdida 
del idioma y de la cultura, entre ellas la Laguna de Siberia, Chimán-La 
Marquesa (Silvia), El Cabuyo (Tierradentro), Vitiyó (Jambaló), Potrerito 
(Toribio), El Canelo (Popayán) y Las Delicias (Buenos Aires).

La situación vivida al interior de estas comunidades educativas se re-
flejó en las palabras del maestro Jorge Penagos de la escuela El Cabuyo: 
“Con la educación, pasa que en las escuelas oficiales para el indio era 
muy reprimido. Yo recuerdo que nos avergonzábamos de ser indígenas 
por hablar el propio nasa yuwe”(CRIC, 2004:40). De esta manera se dio 
vida a una educación propia con las limitaciones de un sistema educati-
vo estatal vigilante y hegemónico.

Posteriormente, en el gobierno de Julio César Turbay Ayala, en 1978, 
se hizo el reconocimiento de la pluralidad cultural y lingüística del país, 
legalizando el nombramiento de maestros indígenas bilingües, la mayo-
ría sin formación docente. En este sentido, los pueblos indígenas estaban 
a favor de un maestro indígena que dominara su lengua, su identidad 
y cultura, y que, además estableciera una relación afectiva con el niño, 
preferiblemente un dirigente local que inspirara confianza y respeto. El 
CRIC les impartió formación sobre legislación indígena, historia de las 
comunidades, metodologías de recuperación cultural y en las escuelas: 
“No había alfabetización, no había áreas, era más bien una visión crítica 
de la escuela oficial” (CRIC, 2004:49).

Sobre la planta física que constituía la escuela; no se consideraron las 
aulas tradicionales, eran aulas en pleno campo y no se utilizaban los ta-
bleros o la tiza, los maestros no fueron pensados como aquellos en ejer-
cicio, sino gente para formar. Se presentaron entonces, cuestionamientos 
como: ¿Maestros con segundo de primaria?, y se planteó el desarrollo de 
algo nuevo con maestros no formados porque de lo contrario esto no 
iba a ser posible, y sobre lo académico, según estas poblaciones, eso se 
aprende, y lo que se hizo fue constituir las escuelas experimentales como 
laboratorios según lo afirmó Graciela Bolaños (CRIC, 2004). Posterior-
mente se capacitaron y para ello se integraron grupos interétnicos e in-
terdisciplinarios, los primeros conformados por indígenas y mestizos y 
los segundos por educadores, sociólogos y antropólogos, pero siempre 
“la comunidad era la principal fuente de la formación docente” (CRIC, 
2004:50).



181

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

En el gobierno de Belisario Betancur, en 1985, se creó la Oficina de 
Etnoeducación, con la cual se operativizó la política sobre la capacita-
ción y profesionalización de maestros indígenas y no indígenas, y agentes 
educativos, el diseño y producción de materiales educativos en lenguas 
vernáculas y español, el apoyo a investigaciones, asesoría, seguimiento 
y evaluación (Enciso, 2004). De igual forma, según Molina (2012), en 
este período se consolidaron los movimientos indígenas al convertirse 
en interlocutores nacionales para los asuntos de política indígena, la des-
centralización y organización de las regiones indígenas del país.

Después de las luchas hasta aquí enfrentadas, los indígenas obtuvie-
ron su mayor logro cuando en 1991, en el gobierno de Cesar Gaviria 
Trujillo, la nueva Constitución Política de Colombia reconoció al país 
como pluriétnico y multicultural. Así, Colombia ocupa el segundo lugar 
en América Latina en diversidad de los pueblos indígenas después de 
Brasil (ONU,2011). Estos conforman una población de “1 392 623 per-
sonas distribuidas en 87 pueblos indígenas, los cuales habitan en 788 res-
guardos que ocupan una extensión aproximada de 31 millones de hectá-
reas (29,84% del territorio nacional)”, distribuidos a lo largo y ancho de 
la geografía colombiana como se muestra en la Figura 1.



182

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Fam. ARAWAK
1 Wayuu
2 Piapoco
3 Kurripaco
4 Kurripako
5 Baniwa
6 Kawiyarí
7 Yukuna
8 Tariano
9 Baniba

Fam. BORA
1 Muinane
2 Bora
3 Miraña

Fam. CARIBE
1 Yuko
2 Karijona

Fam. CHIBCHA
1 Kogui
2 Ika
3 Damana
4 Tunebo
5 Chimila
6 Bará
7 Kuna

Fam. CHOCO
1 Embera
2 Waunan

Fam. GUAHIBO
1 Sikuani
2 Hitnu
3 Kuiba
4 Guayabero

Fam. MAKU
1 Puinabe
2 Yujup-Mak
3 Cacua
4 Nukak

Fam. SÁLIBA
1 Sáliba
2 Piaroa

Fam. WITOTO
1 Witoto
2 Ocaina
3 Nonuya

Fam. QUECHUA
1 Inga

Fam. TUPÍ
1 Cocama

Criollos
San Andrés
Palenque

Fam. TUKANO
1 Coreguaje
2 Siona
3 Kubeo
4 Pisamira
5 Piratapuyo
6 Wanano
7 Desano
8 Carapana
9 Tucano
10 Tatuyo
11 Taiwano
12 Barasana
13 Bar
14 Macuna
15 Tuyuka
16 Yurutí
17 Siriano
18 Tanimuka

Independientes
1 Andoke
2 Tinigua
3 Tikuna
4 Yagua
5 Col n
6 Kamentsa
7 P ez
8 Guambiano
9 Kwaiquer
10 Yaruro

Figura 1. Distribución de la población indígena en Colombia

Recuperado de: “Segundo Foro Internacional de Educación Superior 
Inclusiva. Un camino hacia el reconocimiento de la diversidad étnica y 
cultural”. Bogotá, Colombia, 2008.

A partir de allí, la Constitución Política oficializó las lenguas de los 
grupos étnicos en sus territorios, estableció el derecho de los grupos 
étnicos con tradiciones lingüísticas propias a una educación bilingüe; 
institucionalizó la participación de las comunidades en la dirección y 
administración de la educación y estableció el derecho que tienen a una 
formación que respete, y desarrolle su identidad cultural.

Lo anterior dio paso a que en el gobierno de Ernesto Samper Pizano, 
en 1995, se reglamentara la atención educativa para grupos étnicos a la 
luz de los principios de la etnoeducación referidos a la integralidad, la 



183

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

diversidad lingüística, la autonomía, la participación comunitaria, la in-
terculturalidad, la flexibilidad, la progresividad y la solidaridad (Rome-
ro, 2002:5); e igualmente, se determinó que se definieran los calendarios 
académicos de acuerdo con las formas propias de trabajo, los calenda-
rios ecológicos, las concepciones particulares de tiempo y espacio y las 
condiciones geográficas y climáticas respectivas; la incorporación de sus 
creencias, tradiciones, usos y costumbres en la organización y manua-
les de convivencia y la concertación de la infraestructura física con las 
comunidades, de acuerdo con las características geográficas, las concep-
ciones de tiempo y espacio y en general con los usos y costumbres de las 
mismas (Decreto 804, Artículos 17 al 19).

Desde entonces, se han creado programas universitarios en etnoe-
ducación en instituciones como la Universidad Abierta y a Distancia, la 
Universidad Mariana, la Universidad Pontificia Bolivariana, la Univer-
sidad del Cauca, la Universidad Tecnológica de Pereira, la Universidad 
Distrital, entre otras. Además, se creó el fondo ÁLVARO ULCUÉ CHO-
CUÉ por la Ley de Presupuesto, con el propósito de facilitar el ingreso de 
los indígenas colombianos a programas de pregrado y posgrado.

Ese fondo está reglamentado mediante el convenio de Cooperación 
Interinstitucional para la administración del Fondo, suscrito entre el 
Ministerio del Interior y el ICETEX; y es un mecanismo creado con 
el propósito de realizar acciones que promocionen el etnodesarrollo y 
crecimiento integral de las comunidades indígenas, que se apoya en la 
formación y capacitación de sus recursos humanos para integrarlos al 
desarrollo nacional (Gil, 2015).

A pesar de la intencionalidad de estos programas, la población in-
dígena presenta un 18% de analfabetismo, cifra que sobrepasa la seña-
lada para la población general que alcanza el 8%. Solo 33 niños logran 
terminar la secundaria y de ellos alrededor del 1% pueden acceder a la 
educación superior. Del total de la población universitaria del país solo 
el 0,60% corresponde a estudiantes indígenas, se presenta baja capaci-
dad de retención, alta deserción y aunque no existen estadísticas oficiales 
sobre los índices de deserción de estudiantes pertenecientes a pueblos 
indígenas, más del 50% de los estudiantes matriculados no finalizan su 
programa de formación. La deserción es una problemática que empieza 
en la básica, se mantiene en la secundaria y se agudiza en la educación 
superior, según el Ministerio de Educación Nacional (MEN, 2008).

Por lo anterior y además, por el escaso retorno a las comunidades de 



184

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

origen, la no existencia de políticas que permitan la vinculación profe-
sional de los egresados indígenas al interior de sus territorios, egresados 
con poca inserción en la vida comunitaria de las comunidades y pro-
gramas poco pertinentes, se creó la Universidad Autónoma Indígena e 
Intercultural (UAII), hace más de una década, con motivaciones, funcio-
namiento y objetivos diferentes a la educación superior oficial, porque 
en ella, progresivamente se han ido implementando procesos de profe-
sionalización docente y nuevos campos de formación tales como: “Peda-
gogía Comunitaria, Derecho Propio, Administración y Gestión Propia, 
Desarrollo Comunitario, Salud” entre otros programas, basados en los 
planes de vida, las costumbres y cosmovisión de cada pueblo (CRIC, 
2004).

Finalmente, en 2014, durante el gobierno de Juan Manuel Santos, se 
creó un régimen especial con el fin de poner en funcionamiento los Te-
rritorios Indígenas respecto de la administración de los sistemas propios 
de estos pueblos, entre ellos, orienta la conformación del Sistema Edu-
cativo Propio (SEP).

Este articula de manera coherente los procesos político-organizativos, 
pedagógicos y administrativos, y considera los distintos niveles escolari-
zados y no escolarizados, para el mejoramiento integral de la educación; 
todo ello, en un ambiente de expectativa por la puesta en marcha que 
no segregue aún más la educación de los indígenas solo para indígenas 
como sinónimo de baja calidad o educación de segunda clase, sumado a 
la ejecución efectiva de recursos financieros y logísticos del Estado para 
el logro de los objetivos allí planteados.

Se concluye entonces, que ante la resistencia de los pueblos indíge-
nas que pretende lograr la pervivencia de su cultura, en el país ha sido 
representativo el poder organizacional y la visión política de algunas et-
nias, soportada en los derechos, el territorio, los recursos naturales y la 
biodiversidad, la mujer y la familia, la educación propia e intercultural, 
los planes de vida y desarrollo propio, la medicina tradicional y salud 
occidental, la investigación, la información y las comunicaciones, las fi-
nanzas, entre otros, como se muestra en la Figura 2.

De igual forma, la educación ha sido el eje para la preservación de sus 
costumbres y cosmovisión; sin embargo, los resultados de inclusividad 
en el sistema educativo colombiano presentan brechas considerables, 
más aún cuando de validar sus saberes se trata, acompañada por la baja 
inversión financiera destinada para ello y los lentos resultados en pobla-



185

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

ciones indígenas del país, un tanto diferentes a las etnias del Cauca que 
han liderado los procesos educativos.

Recuperado de: http://www.onic.org.co/gobierno-propio

Figura 2. Organización de los pueblos indígenas en Colombia

Ello se evidencia, en el reporte del Departamento Administrativo Na-
cional de Estadística (DANE, 2005), en el cual en materia educativa los 
resultados reflejan que los indígenas presentan los indicadores más re-
zagados, con las menores tasas de alfabetismo total (71,4%). En cuanto a 
las tasas de asistencia escolar a la educación formal, son los indígenas los 
que tienen las menores tasas para todos los grupos de edad; la educación 
básica primaria es el máximo nivel alcanzado, portando solo el 43,7% de 
esta población, lo cual es consecuente con el hecho de que un 30,1% no 
ha estudiado. Las diferencias educativas, entre otros factores, se atribu-
yen a que la mayoría de la población indígena reside en los resguardos 
donde los establecimientos educativos son pocos, solo atienden el nivel 
de la educación básica primaria, son solo algunos los que tienen progra-
mas de etnoeducación que permiten la integración de su tradición, fun-
damentalmente oral, con los conocimientos de la sociedad mayoritaria.

Por último, se enfatiza que si bien se han realizado avances en el re-
conocimiento de la población indígena en Colombia; no son suficientes 
para reivindicar a estos colombianos como sujetos de derecho, respe-
tando sus especificidades educativas, y la realidad muestra el abandono 



186

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

en todas las áreas implicadas en la prestación del servicio educativo, por 
lo cual, se aboga por una educación para la población indígena que la 
atienda respetuosa y dignamente.

2.3 Política educativa para grupos étnicos en Colombia

Como fenómeno global, las naciones han incurrido en el desconoci-
miento de las minorías llegando a extremos insospechados que atentan 
contra la dignidad humana, es el caso de los pueblos indígenas relega-
dos, excluidos y desconectados de las sociedades coloniales y modernas. 
No obstante, es conveniente decirque se han generado leyes, políticas, 
decretos, etc., desde organismos nacionales e internacionales que han 
reivindicado los derechos y visibilidad de los pueblos originales, como la 
UNESCO, la ONU, la OEA, entre otros, aunado a las luchas aguerridas 
y prolongadas de estos pueblos por el derecho de sus derechos, han ori-
ginado nuevos modos de relación de estos con la sociedad y los Estados, 
y por ende marcos normativos y políticas públicas que aunque carac-
terizadas por lentos avances en el cierre de brechas de desigualdades e 
injusticas, en los últimos tiempos han sido producto de disertaciones y 
negociaciones como respuesta a las movilizaciones y presiones sociales.

Durante los últimos años se han producido en Colombia importantes 
modificaciones en el marco jurídico y en las políticas educativas vin-
culadas con el reconocimiento y tratamiento educativo de la diversidad 
sociocultural y lingüística. En la Figura 3, se presentan las leyes, decretos 
y resoluciones más relevantes sobre la política educativa para los pueblos 
étnicos en Colombia.



187

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

POLÍTICA EDUCATIVA 
PARA GRUPOS 

ÉTNICOS EN COLOMBIA 
PROCESO HISTÓRICO

Figura 3. Política educativa para los pueblos étnicos en Colombia

Siglo XIX – mitad XX. 
Política nacionalista de 

asimilación y paternalismo.
Ley 089 de 1890. Determina 
la manera como deben ser 

gobernados los salvajes 
que vayan reduciéndose 

a la vida civilizada

Luchas indígenas años 70s 
y 80s por recuperación del 
territorio o ampliación de 

resguardos. Algunos grupos 
inician sus experiencias de 

educación propia (CRIC, CIT)

Presión indígenas arhuacos 
(CIT) para participar en la 

administración educativa de la 
Sierra Nevada de Santa Marta

Aumento de organizacio-
nes políticas y presión por 

respeto a la cultura, territorio, 
lengua y autonomía de 
los pueblos indígenas.

Se manifiesta presión de 
afrocolombianos y raizales 
por igualdad de derechos

El Ministerio de Educación 
Nacional incorpora en 1989, 
los consensos del Convenio 
169 de la OIT, Declaración 

Universal sobre los Derechos 
Indígenas (Proyecto de 

Naciones Unidas. Oaxaca).

1991 Constitución Política de 
Colombia Artículos 7º, 10º, 

13, 27, 63, 68, 70 y 243

Ministerio de 
Educación Nacional

Reconocimiento de 
la pluralidad cultural 
y lingüística del país: 

Decreto 1142/78

Resolución 3454 de 
1984 Crea comisión 

tripartita: MEN, Depar-
tamento del Cesar y 

autoridades indígenas

1985 se crea oficina 
de Etnoeducación

Resolución 9549 
de 1986.

Profesionalización de 
maestros indígenas

1990 se crea el 
Fondo de Becas Álvaro 

Ulcué. Ministerio de 
Gobierno. Dirección de 

Asuntos Indígenas

Reglamento el artículo 11 
del Decreto Ley 088 de 

1978 sobre educación de 
las comunidades indígenas 
Nombramiento de maestros 

indígenas bilingües, la mayoría 
sin formación docente.

Primer intento de con-
certación departamental 

en etnoeducación

Política:
- Capacitación y profesio-
nalización de maestros 

indígenas y no indígenas 
y agentes educativos.

- Diseño y producción de 
materiales educativos en 

lenguas vernáculas y español.
- Apoyo a investigaciones.

- Asesoría, seguimien-
to y evaluación.

Se incluye a San Basilio de 
Palenque y a San Andrés, 

Providencia y Santa Catalina.

Convenios con universidades, 
grupos de investigación y 
organizaciones indígenas



188

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

1991 Contratación de funcionarios 
de los grupos étnicos

1992 Crea Comités Departamentales 
de Etnoeducación.
Nombra coordinadores de etnoeducación 
de la Educación Contratada.
Capacita coordinadores y docentes 
(nivelación, profesionalización 
y actualización).
Financia investigaciones y producción 
de materiales bilingües.
Apoya primeras licenciaturas 
en etnoeducación.

1996 Documento política 
de etnoeducación.
Incluye principios y fundamentos 
sugeridos por líderes de grupos étnicos

2001 Cátedra de Estudios 
Afrocolombianos

Función principal: formular y adoptar 
políticas, planes y programas. 
Asesorar y fortalecer administración 
regional. Disminuye nómina 
y equipo etnoeducación.
2002 Revolución Educativa: 
calidad, cobertura, eficiencia.
2003 Directiva 08 / Población indígena. 
Prestación del servicio educativo en 
las comunidades indígenas del país
2003 Directiva 12 / Educación 
Contratada 2003. Decreto 2582. 
Evaluación del desempeño de los 
docentes y directivos docentes
2004 Directiva 011 / Población 
afrocolombiana y raizal.

1991 Comienza a aplicarse 
la Constitución. Se inicia 
política de concertación

Decreto 804 de 1995 
Reglamentario del Título III, 
Capítulo 3º de la Ley 115.
Reglamenta la atención 

educativa para grupos étnicos

Decreto 2249 de 1995 
Crea Comisión Pedagógica 
Nacional - Afrocolombianos

Decreto 1396 de 1996 crea la 
Comisión de Derechos Humanos 

de los Pueblos Indígenas y se 
crea el programa especial de 

atención a los Pueblos Indígenas

Decreto 1122 de 1998.
Reglamentario del Artículo 

39 de la Ley 70.

Reestructuraciones MEN 
Julio 2001 y Mayo 2003: 
mayor descentralización.

Decreto 165 de 2002 permite 
incluir Rom y otras

Decreto 2406 de 2007. Crea la 
Comisión Nacional de Trabajo 

y Concertación de la Educación 
para los Pueblos Indígenas

2010 – 2014. Sistemas Propios 
de los Pueblos Indígenas 
– Sistema de Educación 
Indígena Propio - SEIP

Tomado de Enciso (2004, p. 7,8) y actualizado por la investigadora (Castro, 2017)

Ley 21 de 1991 / Ratifica el Convenio 
169 de la OIT, Ginebra 1989.
Ley 70 de 1993 / Comunidades 
Afrocolombianas
Ley 47 de 1993 / Comunidades Raizales.
Oficializa los idiomas creole y 
español, entre otras cosas.
Ley 99 de 1993 / Raizales. Crea la 
Corporación Regional para el Desarrollo 
Sostenible del Archipiélago – Coralina. 
Ley 115 de 1994 - General de Educación 
Ley 33 de 1997 - General de Cultura
Presión de los grupos étnicos para que 
se cumplan las leyes. Participan en la 
reglamentación de algunos decretos.
Proponen los fundamentos y 
principios de la etnoeducación.
Ley 1381 de 2010. Preservación y 
fortalecimiento de las lenguas de 
los grupos étnicos de Colombia y 
sobre sus derechos lingüísticos 
y los de sus hablantes.

Comunidades indígenas cuestionan 
la Etnoeducación por desconocer 
especificidades de cada pueblo 
y abogan por un Sistema 
Educativo Indígena Propio

2010. Decreto 2500. Contratación 
de la administración de la atención 
educativa por parte de las entidades 
territoriales certificadas, con los 
cabildos, autoridades tradicionales 
indígenas, … en el marco del proceso 
de construcción e implementación del 
sistema educativo indígena propio SEIP 

2014. Decreto 1953. Régimen 
especial con el fin de poner en 
funcionamiento los Territorios Indígenas 
respecto de la administración de 
los sistemas propios de los pueblos 
indígenas, entre ellos el SEIP.



189

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

En el país, desde tiempo atrás, la concepción, el tratamiento y disposi-
ciones relacionadas con las poblaciones indígenas se caracterizaron por 
una mirada y acción excluyente, y avasalladora, como se muestra en la 
Ley 089 de 1890:

Por la cual se determina la manera como deben ser goberna-
dos los salvajes que vayan reduciéndose a la vida civilizada. 
La legislación general de la República no regirá entre los sal-
vajes que vayan reduciéndose a la vida civilizada por medio 
de Misiones. En consecuencia, el Gobierno, de acuerdo con 
la Autoridad eclesiástica, determinará la manera como esas 
incipientes sociedades deban ser gobernadas.

Desde ese entonces, según la Comisión Nacional de Trabajo y Con-
certación de la Educación para los Pueblos Indígenas (CONTCEPI) 
(CONCEPI, 2013), entre 1900 y 1960, se contó permanentemente con 
la injerencia de la iglesia católica como tutelar de la educación indígena 
que desconoció la riqueza cultural de los pueblos impidiendo que se ha-
blara su lengua y proyectando valores ajenos a estas comunidades.

El país legitimó a través del Concordato un reordenamiento social 
que extendió la “civilización” y la “nacionalidad” hacia los “salvajes in-
dios”, además de otras disposiciones como la enseñanza obligatoria de la 
religión, universidades, colegios y escuelas, a la cual no escapó la pobla-
ción indígena en su contacto con las misiones, considerando necesario 
“llevar la luz” a “nuestros pobres indios (que) viven tristes, sin esperan-
zas” y “no saben de dónde vienen ni para dónde van” según Builes (cita-
do por Jimeno, 1988).

Como se mencionó anteriormente, hacia 1939, surgió un indigenis-
mo crítico, con el indígena nasa Manuel Quintín Lame, quien en su obra 
"Los Pensamientos del Indio que se educó dentro de las selvas colombia-
nas" (Quintín, 1939:39), quien, además de liderar las luchas indígenas 
en el país por la defensa de los derechos que los asisten, “aportó al pen-
samiento pedagógico las relaciones entre la naturaleza, el saber y el tipo 
de educación que se derivaría de esta relación.” (CONTCEPI, 2013:10).

Igualmente, desde los años setenta, y después de movilizaciones so-
ciales indígenas violentas en defensa del territorio, la cosmovisión y la 
autonomía, se consolidó en Colombia el movimiento indígena que se 
inició de manera organizada con la creación entre otros del CRIC (CRIC, 
2004) en febrero de 1971, y hacia 1982 se conformó la primera ONIC, 
visibilizando a la educación como uno de los componentes principales 



190

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

de los procesos de las distintas organizaciones indígenas.
En este contexto, el reconocimiento y defensa de los derechos de los 

pueblos indígenas en el país se dio en la Constitución Política de 1991, 
con la participación de tres constituyentes indígenas. Allí se proclamó 
el paso del Estado monocultural al multicultural y pluriétnico. Así se 
expresa en el Artículo 7, “Principio de la diversidad étnica y cultural: se 
reconoce y protege la diversidad cultural de la nación colombiana, cam-
bia formalmente nuestra nación”. A partir de allí, se abrió el camino para 
reconocer a los pueblos indígenas una educación con especificidades y 
tradición, iniciada veinte años antes empíricamente por indígenas del 
Cauca y la Sierra Nevada de Santa Marta.

Al dinamizar el proceso educativo, el CRIC y el Ministerio de Edu-
cación Nacional, a través del Decreto 1142 de 1978, consensuaron los 
currículos para estos pueblos con la participación de las comunidades 
indígenas y una educación ligada al medio ambiente, al proceso produc-
tivo y a toda la vida social y cultural de la comunidad, con elementos 
esenciales del nivel de educación básica (primaria y secundaria), ajus-
tándose a las características específicas de cada comunidad, el desarrollo 
de tecnologías autóctonas, el establecimiento de horarios y calendarios 
escolares flexibles, que respondan a las características sociales, econó-
micas y culturales y a las necesidades de la Comunidad indígena, y una 
alfabetización para las comunidades indígenas en la lengua materna. De 
igual manera, la selección de los maestros por las comunidades indí-
genas entre los miembros de la misma comunidad, con conocimientos 
mínimos de la lengua materna de la comunidad y del español.

Posteriormente, se conformó la primera comisión tripartita entre el 
Ministerio de Educación Nacional, el departamento del Cesar y las au-
toridades indígenas para administrar la educación indígena en la Sierra 
Nevada de Santa Marta, mediante la Resolución 3454 de 1984; fallando 
por el incumplimiento de los acuerdos entre otras razones, pero que for-
taleció la capacidad de negociación entre otros pueblos indígenas y el 
Estado, además de oficializar los lineamientos generales de educación 
indígena según lo mencionó Enciso (2004).

Durante el período comprendido entre 1985 y1995, se inició y conso-
lidó la etnoeducación en el país, destacando hechos como:

a) La profesionalización de maestros indígenas que laboraron en estas 
comunidades (Resolución 9549 de 1986), a cargo de los Centros Experi-
mentales Piloto, con el fin de que obtuvieran el título de bachiller peda-



191

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

gógico y tuvieran un mínimo de quinto grado de educación básica como 
nivel de entrada. Para este nivel debieron cursar y aprobar hasta diez 
etapas, con un mínimo de seis, e intensidad de 240 horas cada una, con 
sesiones presenciales y a distancia. Las instituciones u organizaciones 
participantes en el proceso fueron:

El Centro Colombiano de Estudios en Lenguas Aborígenes 
(CCELA) adscrito a la Universidad de los Andes, la Univer-
sidad Nacional de Colombia, la Universidad de Antioquia, la 
Universidad del Valle, la Universidad del Cauca, la Universi-
dad de la Amazonia, la ONIC, la OIA, la OREWA y el CRIC, 
el Instituto Caro y Cuervo, las fundaciones Gaia, Colombia 
Nuestra, Etnollano y Puerto Rastrojo (Enciso, Serrano y 
Nieto, 1996) (Enciso, 2004:11).

b) La aprobación de derechos humanos y libertades fundamentales 
para los pueblos indígenas y tribales (Ley 21 de 1991 que aprobó el Con-
venio 169 de la OIT, 1989). Entre ellos, derechos generales de ciudada-
nía, trabajo y del nivel de salud y educación incorporados en los planes 
de desarrollo económico; adquirir una educación a todos los niveles, por 
lo menos en pie de igualdad con el resto de la comunidad nacional, abar-
cando su historia, sus conocimientos y técnicas, sus sistemas de valores 
y todas sus demás aspiraciones sociales, económicas y culturales; forma-
ción de miembros de estos pueblos y su participación en la formulación 
y ejecución de programas de educación; el derecho de esos pueblos a 
crear sus propias instituciones y medios de educación, a leer y escribir en 
su propia lengua indígena asegurando la oportunidad de llegar a domi-
nar la lengua nacional, preservar, desarrollar y practicar las lenguas in-
dígenas. Todo ello, siempre y cuando se cumplieran las normas mínimas 
establecidas por la autoridad competente.

c) La incorporación de la educación para grupos étnicos en la Ley Ge-
neral de Educación (Ley 115 de 1994, título III), definiendo la etnoedu-
cación como la educación para grupos étnicos la que se ofrece a grupos 
o comunidades que integran la nacionalidad y que poseen una cultura, 
una lengua, unas tradiciones y unos fueros propios y autóctonos; ligada 
al ambiente, al proceso productivo, al proceso social y cultural, con el 
debido respeto de sus creencias y tradiciones, orientada por la integrali-
dad, interculturalidad, diversidad lingüística, participación comunitaria, 
flexibilidad y progresividad, afianzando los procesos de identidad, co-
nocimiento, socialización, protección y uso adecuado de la naturaleza, 



192

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

sistemas y prácticas comunitarias de organización, uso de las lenguas 
vernáculas, formación docente e investigación en todos los ámbitos de la 
cultura. La selección de docentes se realizaría concertadamente entre las 
autoridades competentes y los grupos étnicos, preferiblemente entre los 
miembros de las comunidades y que acreditaran formación en etnoedu-
cación, conocimientos básicos del respectivo grupo étnico, en especial 
de su lengua materna, además del castellano.

Es de anotar que, para incorporar los aspectos mencionados en esta 
ley, se dieron discusiones con los grupos indígenas, sin embargo, al fina-
lizar y aprobar los articulados, estos se mostraron inconformes porque 
consideraron que no reflejaban la especificidad de las culturas indígenas 
y por tanto, se podrán presentar inconvenientes, como los que a la postre 
se presentaron, según los identificó Enciso (2004:15):

La etnoeducación venía impulsando el diseño de currículos 
integrados y los artículos que ordenaban trabajar con áreas 
obligatorias fueron entendidos como una contradicción; en 
muchos departamentos se pensó que los indígenas y afro-
colombianos debían replantear sus propuestas curriculares. 
Algo similar ocurrió con los temas de proyectos transversa-
les, nombramiento de maestros y selección de contratos.

La mayoría de los grupos había avanzado en procesos de formación de 
bachilleres pedagógicos a través de la profesionalización de maestros(as) 
indígenas y no indígenas. La Ley fue interpretada como una manera de 
acabar con las aspiraciones de muchos de estos(as) docentes en ejercicio 
que esperaban ser nombrados(as) y de otros(as) que soñaban con pose-
sionarse luego de su grado, porque al emitirse la Ley se comenzó a exigir 
que todos los docentes fueran licenciados.

Se había avanzado en la posibilidad de contratar a los sabedores de las 
comunidades como maestros tradicionales. La Ley 115 cerró esa posibi-
lidad porque a pesar del Art. 62 lo que se hizo en las regiones fue seguir 
las pautas para nombramiento de docentes ordinarios, que aparecen es-
pecificadas en otro capítulo de la Ley.

d) En la atención educativa para grupos étnicos a través del Decreto 
804 de 1995, se definieron los principios de la etnoeducación, así: a) La 
integralidad, que posibilita una relación armónica y recíproca entre los 
hombres, su realidad social y la naturaleza; b) La diversidad lingüística, 
entendida como las formas de ver, concebir y construir el mundo que 
tienen los grupos étnicos, expresadas a través de las lenguas que hacen 



193

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

parte de la realidad nacional en igualdad de condiciones; c) La autono-
mía, entendida como el derecho de los grupos étnicos para desarrollar 
sus procesos etnoeducativos; d) La participación comunitaria, entendida 
como la capacidad de los grupos étnicos para orientar, desarrollar y eva-
luar sus procesos etnoeducativos, ejerciendo su autonomía; e) La inter-
culturalidad, entendida como la capacidad de conocer la cultura propia 
y otras culturas que interactúan y se enriquecen de manera dinámica 
y recíproca, contribuyendo a plasmar en la realidad social, una coexis-
tencia en igualdad de condiciones y respeto mutuo; f) La flexibilidad, 
entendida como la construcción permanente de los procesos etnoeduca-
tivos, acordes con los valores culturales, necesidades y particularidades 
de los grupos étnicos; g) La progresividad, entendida como la dinámica 
de los procesos etnoeducativos generada por la investigación, que arti-
culados coherentemente se consolidan y contribuyen al desarrollo del 
conocimiento, y h) La solidaridad, entendida como la cohesión del gru-
po alrededor de sus vivencias que le permite fortalecerse y mantener su 
existencia, en relación con los demás grupos sociales.

También, se especificaron aspectos sobre el proceso y selección de 
etnoeducadores capaces de: dinamizar el proyecto global de vida en las 
comunidades de los grupos étnicos, identificar, diseñar y llevar a cabo 
investigaciones y propiciar herramientas que contribuyeran a respetar 
y desarrollar la identidad de los grupos étnicos, identificar formas pe-
dagógicas propias, usar permanentemente la lengua vernácula, liderar 
la construcción y evaluación de los proyectos educativos. Así mismo, se 
continuó con el proceso de selección de los docentes concertado con las 
autoridades indígenas excepcionando el requisito del título de licenciado 
o de normalista y del concurso. Además, se dio vía para que se gene-
raran programas de pregrado en educación o de las escuelas normales 
superiores con un sistema especial de profesionalización para maestros 
indígenas.

Se estableció también que el currículo de la etnoeducación se funda-
mentara en la territorialidad, la autonomía, la lengua, la concepción de 
vida de cada pueblo, su historia e identidad según sus usos y costumbres; 
la creación de alfabetos oficiales de las lenguas y de los grupos étnicos y 
la investigación colectiva.

Los proyectos educativos institucionales definieron los calendarios 
académicos de acuerdo con las formas propias de trabajo, los calenda-
rios ecológicos, las concepciones particulares de tiempo y espacio y las 



194

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

condiciones geográficas y climáticas respectivas. En cuanto al funciona-
miento del gobierno escolar y la definición del manual de convivencia, 
debían tener en cuenta sus creencias, tradiciones, usos y costumbres. La 
infraestructura física debía concertarse con las comunidades. La elabo-
ración, selección, adquisición de materiales educativos, textos, equipos 
y demás recursos didácticos, debían tener en cuenta las particularidades 
culturales de cada grupo étnico.

Por otra parte, en 1996 con el Decreto 1396 se creó la Comisión de 
Derechos Humanos de los Pueblos Indígenas y se creó el programa es-
pecial de atención a los Pueblos Indígenas para velar por la protección 
y promoción de los derechos humanos de los pueblos indígenas y de los 
miembros de dichos pueblos, y especialmente de sus derechos a la vida, 
a la integridad personal y a la libertad.

Hacia el 2003, se expidió el Decreto 2582, el cual en el Parágrafo 1 
menciona que: 

El Ministerio de Educación Nacional expedirá una regla-
mentación especial, concertada con los representantes de las 
organizaciones indígenas del orden departamental, para el 
desarrollo del proceso de la evaluación de desempeño de los 
docentes y directivos docentes que laboran en los estableci-
mientos educativos estatales ubicados en sus comunidades y 
que atienden población indígena. 

A pesar de ello, este decreto no tuvo en cuenta las especificidades ét-
nicas y la evaluación se tornó en ejercicio rudimentario e interrumpido. 
En ese mismo año, se ratificaron los aspectos mencionados en los decre-
tos y resoluciones hasta entonces emitidos sobre la educación indígena, 
a través de la Directiva Ministerial 08 dirigida a Gobernadores, alcaldes 
y Secretarios de Educación y emanada por el Ministerio de Educación 
Nacional, para el proceso de reorganización de entidades territoriales 
que atienden población indígena.

Posteriormente, 2007, por el Decreto 2406 se creó la CONTCEPI con 
el objeto de garantizar el derecho a la educación propia y asegurar una 
adecuada y pertinente atención educativa a los estudiantes indígenas 
en los niveles y ciclos educativos, una vez se demostrará la insuficiencia 
cualitativa o cuantitativa. Allí se especificó que se entendería por insufi-
ciencia de carácter cuantitativa cuando el número de docentes o directi-
vos docentes de los establecimientos educativos oficiales no permitiera 
atender las necesidades educativas de determinada comunidad indígena; 



195

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

y cualitativa cuando los docentes o directivos docentes de los estableci-
mientos educativos oficiales no fueran idóneos y/o el modelo pedagógi-
co de dichos establecimientos no estuviera acorde con las características 
socioculturales de los pueblos indígenas y no hubiese sido concertado 
con las autoridades indígenas. Se intervendrá cuando las entidades te-
rritoriales certificadas deban contratar la administración de la atención 
educativa que requieran con los cabildos.

En el año 2010, a través de la Ley 1381, se dictaron normas sobre 
reconocimiento, fomento, protección, uso, preservación y fortalecimien-
to de las lenguas de los grupos étnicos de Colombia y sobre sus dere-
chos lingüísticos y los de sus hablantes. Las lenguas nativas de Colombia 
constituyen patrimonio cultural inmaterial de los pueblos y por ello, se 
promoverá la preservación, la salvaguarda y el fortalecimiento de las len-
guas nativas, mediante la adopción, financiación y realización de progra-
mas específicos. Para ello, se especificaron los derechos de los hablantes 
de lenguas nativas relacionados con: la no discriminación, el uso de las 
lenguas nativas y del castellano, los nombres propios y toponimia en las 
lenguas nativas, las relaciones con la justicia para actuar en su propia 
lengua, las relaciones con la administración pública en su propia lengua 
en sus actuaciones y gestiones ante los órganos de la administración pú-
blica y de igual manera las relaciones con las entidades de salud.

Se determinó que el Ministerio de Cultura sería el encargado de coor-
dinar el seguimiento, la ejecución y la evaluación de los Programas de 
Fortalecimiento de Lenguas Nativas, entre ellos: protección y salvaguar-
dia de las lenguas nativas, lenguas en peligro de extinción, lenguas en es-
tado de precariedad y la reivindicación de lenguas extintas. Igualmente, 
la producción de materiales de lectura, audio, audiovisuales y digitales.

Sobre los programas de Investigación y de Formación se encargó al 
Sistema Nacional de Ciencia, Tecnología e Innovación para apoyar pro-
yectos de investigación sobre lenguas nativas y velar para que el resul-
tado sea conocido por las comunidades donde se hayan desarrollado; 
realizar la observación de la situación de las lenguas nativas adelantando 
cada cinco años una encuesta sociolingüística que permita realizar una 
observación sistemática de las prácticas lingüísticas y evaluar la situa-
ción de uso de las lenguas nativas de Colombia.

En cuanto a la Gestión de la Protección de las Lenguas Nativas, par-
ticiparán El Ministerio de Cultura y las lenguas nativas y Consejo Na-
cional Asesor de Lenguas Nativas, además, se declaró el 21 de febrero de 



196

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

cada año como Día Nacional de las Lenguas Nativas.
Por último, a través del Decreto 1953 de 2014 se creó un régimen 

especial con el fin de poner en funcionamiento los Territorios Indígenas 
respecto de la administración de los sistemas propios de estos pueblos. 
En este, se adoptaron conceptos concertados con estas comunidades re-
presentadas en la CONTCEPI.

A continuación, se presenta una síntesis de este decreto, el cual se 
sustenta en principios y los planes de vida, entendidos estos como los 
principios rectores de los procesos de planeación y administración de las 
competencias y funciones públicas que involucra a la Educación Indíge-
na Propia y el Sistema Educativo Indígena Propio (SEIP). El SEIP, sopor-
ta su accionar en objetivos y los niveles educativos de primera infancia 
denominado Semillas de Vida y Preescolar, Básica y Media. La Figura 4, 
lo sintetiza así:



197

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Tomado de Enciso (2004, p. 7,8) y actualizado por la investigadora (Castro, 2017)

Competencias de la Nación respecto del Sistema Educativo Indígena Propio 
en lo que corresponda a los niveles de educación preescolar, básica y media.

Concertadamente con las poblaciones indígenas:
Formular las políticas y objetivos del SEIP, Impulsar, coordinar, financiar, cofinanciar y evaluar programas, planes y 

proyectos de inversión, Establecer los principios curriculares y pedagógicos, Definir, diseñar y establecer instrumen-
tos y mecanismos para el logro de los objetivos del SEIP, Evaluar la gestión financiera, técnica y administrativa del 
SEIP, Prestar asistencia técnica, administrativa y financiera a los Territorios Indígenas certificados, Distribuir los re-
cursos para educación del Sistema General de Participaciones, Definir los criterios y parámetros para la modificación 
de las plantas de personal, Establecer incentivos para los Territorios Indígenas y sus diferentes espacios educativos 
establecidos en el componente pedagógico del SEIP, por el logro de metas en cobertura, calidad y eficiencia en el 
uso de los recursos. Realizar las acciones necesarias para mejorar la administración de los recursos del Sistema 
General de Participaciones, Financiar la evaluación de logros de los objetivos del SEIP a los Territorios Indígenas

Figura 4. Síntesis Decreto 1953 de 2014. Funcionamiento 
de los Territorios Indígenas respecto de la administración 

del Sistema Educativo Indígena Propio

PLANES DE VIDA

Educación Indígena Propia

Sistema Educativo Indígena Pro-
pio - SEIP

Niveles educativos 
Preescolar, Básica y Media

Competencias
Administradores SEIP

Dirigir, planificar y administrar 
el SEIP, en sus diferentes ciclos 
o niveles, de acuerdo con las 
particularidades de cada pueblo, 
Administrar y distribuir los recur-
sos financieros, Administrar los 
espacios educativos, Administrar 
la planta de personal, Evaluar el 
desempeño de los dinamizado-
res del SEIP, Asesorar y coordi-
nar la articulación y el desarrollo 
pedagógico, Construcción e 
implementación de los Proyectos 
Educativos Comunitarios, PEC, 
Desarrollar estrategias y meca-
nismos que garanticen la parti-
cipación de la comunidad en los 
procesos educativos, Apoyar el 
fortalecimiento de los planes de 
vida desde la educación propia, 
Administrar, suministrar y respon-
der por la información educativa 
relacionada con los respectivos 
Territorios Indígenas

Decreto 1953 de 2014/ 
Funcionamiento los Territorios Indí-
genas respecto de la administración 
de los sistemas propios de estos 
pueblos.

Sistema Educativo Indígena 
Propio – SEIP

Semillas de Vida (infancia)

Concepciones de infancia, familia y 
comunidad que tienen los pueblos 
indígenas que permite desarrollar 
procesos de atención a los niños y 
niñas (menores de cinco años)

Estrategias y acciones de 
Semillas de Vida, para que 

niños y niñas indígenas:

No se desliguen de sus familias, 
permanezcan con sus padres, 
alimentación y nutrición sana, pro-
puestas pedagógicas con los niños 
y niñas que rescaten y preserven la 
cultura, cosmovisión y la relación 
con la madre naturaleza, ejercicio 
de la ritualidad como medios de 
vivencia y formación cultural, Los 
sabedores, sabios, mayores y au-
toridades indígenas propias como 
los principales orientadores de la 
formación de las Semillas de Vida 
y sus familias, Familias ejerzan su 
responsabilidad como eje funda-
mental en el proceso de formación, 
Dirección política, pedagógica y ad-
ministrativa de Semillas de Vida a 
cargo de las autoridades indígenas 
y de la comunidad

PRINCIPIOS
- Autonomía y libre auto - determi-
nación, - Identidad Cultural, - Reco-
nocimiento de la diversidad étnica y 
cultural,. - Territorialidad, - Unidad,. 
- Integralidad, . - Universalidad, 
- Coordinación,. - Interpretación 
cultural

Objetivos - SEIP

Saber desde las cosmovisiones, 
Construir de un Estado pluriétnico y 
multicultural, Fortalecer identidades 
étnicas y culturales, Preservar, revi-
talizar y recuperar las lenguas nati-
vas, Impulsar procesos de investiga-
ción, Integrar el diálogo de saberes, 
prácticas y conocimientos propios 
con saberes y conocimientos univer-
sales, Fortalecer el multilingüismo, la 
autonomía y estructuras de gobierno 
propio, los planes de vida de acuerdo 
con la Ley de Origen, Derecho Mayor 
o Derecho Propio.



198

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Uno de los aspectos más importantes de este decreto, es la incorpo-
ración de las concepciones de los pueblos indígenas que contrarrestan 
las dificultades presentadas en normatividades anteriores, en cuanto a 
interpretación se refiere, por ello, en la Tabla 6, se presentan algunas de-
finiciones contempladas en el Decreto 1953 de 2014, así:

Tabla 6 䅬 杵 湡 猠 摥 晩 湩 捩 潮 敳 ⁤ 攠 污 猠 捯 湣 数 捩 潮 敳 ⁣ 潮 捥 牴 慤 慳
con los pueblos indígenas

Definiciones Decreto 1953 de 2014
a. Autonomía y libre auto-determinación: Es el ejercicio de la ley de origen, 

derecho mayor o derecho propio de los Pueblos indígenas, que con fundamento 
en sus cosmovisiones les permite determinar sus propias instituciones y 
autoridades de gobierno, ejercer funciones jurisdiccionales, culturales, políticas 
y administrativas dentro de su ámbito territorial, el pleno ejercicio del derecho 
de propiedad de sus territorios y vivenciar sus planes de vida, dentro del marco 
de la Constitución Política y de la ley

b. Identidad Cultural: Es el reconocimiento de la cosmovisión de cada uno 
de los Pueblos Indígenas, como fundamento para comprender el orden de la 
naturaleza y establecer las formas de convivencia en ella.

c. Reconocimiento de la diversidad étnica y cultural: Es aceptar, respetar y 
fortalecer la existencia de diversas formas de vida y sistemas de comprensión 
del mundo, de valores, diversidad lingüística, formas de comunicación propias, 
creencias, actitudes y conocimientos.

d. Territorialidad: Es la fuente desde donde se explica y comprende la 
integralidad de la vida de los diversos seres de la naturaleza, donde la tierra es la 
madre, la maestra, el espacio donde se vivencia la ley de origen, y está integrada 
por seres, espíritus y energías que permiten un orden y hacen posible la vida, de 
conformidad con las tradiciones culturales propias de cada pueblo.

e. Unidad: Es el encuentro de pensamientos, la palabra, la acción, saberes 
ancestrales y experiencias comunitarias, que constituyen la legitimidad de 
las decisiones colectivas de los pueblos en todos los espacios autónomos de 
deliberación. Esto los constituye en sujeto colectivo de derechos fundamentales.

f. Integralidad: Es la relación de armonía y equilibrio constante entre todos 
los seres de la naturaleza y procesos de los pueblos indígenas que garantiza el 
desarrollo de los planes de vida y en ellos, los sistemas propios y el ejercicio de 
las funciones públicas, de acuerdo a las cosmovisiones de los diferentes pueblos.

g. Universalidad: Todos los indígenas de Colombia tienen acceso al ejercicio 
de los derechos que se garantizan mediante los sistemas y demás funciones 
públicas de que trata el presente Decreto. En este sentido el Estado dispondrá 



199

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

los recursos para la cobertura de toda la población indígena del país, de manera 
gradual y progresiva.

h. Coordinación: La administración de los sistemas propios de los pueblos 
indígenas regulados en este Decreto y el cumplimiento de las consecuentes 
funciones públicas propias se hará de manera coordinada, concurrente y 
subsidiaria.

i. Interpretación cultural: Cuando surja alguna duda sobre la interpretación 
de los términos utilizados en el presente Decreto, su alcance, objeto, o efectos, 
se acudirá a las disposiciones constitucionales pertinentes, al pensamiento, 
lenguaje, Ley de origen, Derecho Propio y Derecho Mayor de los diferentes 
pueblos.

j. Educación Indígena Propia. Proceso de formación integral colectiva, cuya 
finalidad es el rescate y fortalecimiento de la identidad cultural, territorialidad y 
la autonomía de los pueblos indígenas, representado entre otros en los valores, 
lenguas nativas, saberes, conocimientos y prácticas propias y en su relación con 
los saberes y conocimientos interculturales y universales.

k. Sistema Educativo Indígena Propio -SEIP-. Es un proceso integral 
que desde la ley de origen, derecho mayor o derecho propio contribuye a la 
permanencia y pervivencia de los pueblos indígenas. Este proceso integral 
involucra el conjunto de derechos, normas, instituciones, procedimientos 
y acciones que garantizan el derecho fundamental a la educación indígena 
propia e intercultural, el cual se desarrolla a través de los componentes político-
organizativo, pedagógico y administración y gestión, los cuales serán regulados 
por las correspondientes normas.

l. Semillas de Vida. Son parte del ciclo cultural de vida de los pueblos indígenas 
que inicia desde antes del nacimiento, en la cual se cimientan los valores de las 
cosmovisiones de los pueblos indígenas a través de sus saberes, prácticas y de la 
lengua materna. El programa Semillas de Vida implica la interacción dinámica 
y permanente del territorio, la comunidad y la familia en lo relacionado con la 
protección, el cuidado, la crianza, la educación, la alimentación y nutrición y la 
participación de los niños y niñas como sujetos fundamentales en la vida de los 
pueblos indígenas y del resto de la sociedad colombiana. Semillas de vida como 
QBSUF�EFM�EFTBSSPMMP�EFM� SFDPOPDJNJFOUP�EF� MB�EJWFSTJEBEt�ÏUOJDB�Z� DVMUVSBM
� Z�
en particular sobre las concepciones de infancia, familia y comunidad que 
tienen los pueblos indígenas permite desarrollar procesos de atención a los 
niños y niñas conforme a lo establecido en los planes de vida, la ley de origen, 
el derecho mayor, derecho propio, la Constitución Política, se reconoce que 
existen otras nociones para referirse a la primera infancia, según la cosmovisión 
de los pueblos.

Fuente: Síntesis Castro (2017) del Decreto 1953 de 2014. 



200

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Ante lo expuesto, se evidencia el lento tránsito de las poblaciones 
indígenas hacia estadios de reconocimiento de su diversidad cultural, 
cosmovisión y autonomía por parte de la sociedad mayoritaria y hege-
mónica, cuanto más, para desarrollar y legalizar los procesos educativos, 
signados por tensiones y luchas internas de los pueblos indígenas, auna-
das a las luchas por el territorio, la grave violación de los derechos hu-
manos y el avasallamiento estatal a sus formas de conocimiento, saberes 
y prácticas. Sin embargo, es plausible y ejemplificante la lucha de estos 
pueblos por la pervivencia a través de vislumbrar en la educación la per-
petuidad de sus pueblos, desafiando procesos de globalización, mercado 
y consumismo y por qué no, el menosprecio y la incomprensión hacia su 
forma de ver el mundo.

Sin embargo, entre avances y retrocesos, inconformidades y descono-
cimientos que se denotan en el trasegar de la política educativa para los 
pueblos indígenas, se puede inferir que gran parte de los desencuentros 
en este tema, han sido ocasionados por una mirada unificadora y masi-
ficadora de los seres humanos, en este caso de los pueblos indígenas, por 
el simple hecho de habitar el territorio nacional. Prueba de ello, es pre-
tender formular e implementar políticas, decretos, leyes y resoluciones a 
la luz de los derechos humanos universales que a la postre no coinciden 
con el pensamientos de todas las culturas, porque como lo mencionó De 
Sousa (2010:71-72), “Todas las culturas poseen ideas sobre la dignidad 
humana pero no todas conciben la dignidad humana como equivalente 
a los derechos humanos (…) No todas las igualdades son idénticas y no 
todas las diferencias son desigualdades”. Es en este punto, donde al plan-
tear escenarios de igualdad como el objetivo que debe ser alcanzable por 
los pueblos minoritarios para ser aceptados en la sociedad hegemónica, 
perpetúan las tensiones y las injusticias, donde al parecer el camino será 
el comprender y reconocer que existen otras tipologías de derechos hu-
manos considerados y vivenciados por estas minorías.

Por ejemplo, cuando los pueblos indígenas reclaman el reconocimien-
to a su identidad cultural, a una educación indígena propia, a un SEIP, y 
a una diversidad étnica y cultural, es evidente el deseo para que prevalez-
ca el derecho a conocimientos alternativos, emancipatorios y solidarios 
que no siempre son los regulados, como lo sugirió De Sousa (2010).

Cuando los pueblos indígenas resaltan la comunitariedad (CRIC, 
2004), como pilar fundamental para sus relaciones políticas y pedagó-
gicas, este aspecto es congruente cuando se habla de la Unidad, enten-



201

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

dida como “el encuentro de pensamientos, la palabra, la acción, saberes 
ancestrales y experiencias comunitarias, que constituyen la legitimidad 
de las decisiones colectivas de los pueblos en todos los espacios autóno-
mos de deliberación. Esto los constituye en sujeto colectivo de derechos 
fundamentales” (Decreto 1953, 2014), que, aplicada también a la forma 
de tenencia de la tierra, se aboga por una transformación del derecho 
a la propiedad individual hacia una tenencia colectiva, es decir, a “un 
dominio social en el que el derecho a una transformación orientada a 
la solidaridad de los derechos de propiedad esté política y socialmente 
anclada” (De Sousa, 2010:91).

Así mismo, al considerar la territorialidad como “la fuente desde don-
de se explica y comprende la integralidad de la vida de los diversos seres 
de la naturaleza, donde la tierra es la madre, la maestra, el espacio donde 
se vivencia la ley de origen” (Decreto 1953, 2014). Además, al establecer 
las Semillas de vida “como parte del desarrollo del reconocimiento de la 
diversidad étnica y cultural, y en particular sobre las concepciones de 
infancia, familia y comunidad que tienen los pueblos indígenas permi-
te desarrollar procesos de atención a los niños y niñas” (Decreto 1953, 
2014), se está reclamando el “derecho al reconocimiento de derechos a 
entidades incapaces de ser titulares de deberes, concretamente la natu-
raleza y las generaciones futuras” (De Sousa, 2010:92), porque cuando la 
naturaleza, los niños, las mujeres, entre otros, son excluidos de derechos 
son tratados como objetos que tampoco tienen deberes.

El reconocer que existe el derecho a la autonomía y libre autodeter-
minación de estos pueblos, “les permite determinar sus propias insti-
tuciones y autoridades de gobierno, ejercer funciones jurisdiccionales, 
culturales, políticas y administrativas dentro de su ámbito territorial” 
(Decreto 1953, 2014), reivindica que “los pueblos son entidades políticas 
y no abstracciones idealizadas” (De Sousa, 2010:93), es decir, se expresan 
y sus voces se legitiman a través de la participación colectiva.

Por otra parte, la capacidad de estos pueblos a resistir esquemas de 
asimilación y avanzar en mesas de concertación con el Estado, evidencia 
que existe “el derecho a organizar y participar en la creación de los dere-
chos” (De Sousa, 2010:94), que, a lo largo de la historia, ha sido la razón 
de ser de los pueblos indígenas, es decir, la lucha por el derecho de sus 
derechos.

Por último, ante el inicio de un SEIP en nuestro país, es menester ha-
cer un llamado de atención a las entidades responsables y a la sociedad 



202

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

para que no se convierta en el medio para generar una educación indíge-
na segregada y de baja calidad, es decir, de indios para indios, y donde el 
Estado se comprometa a cumplir con los recursos, la logística, el recurso 
humano y la inclusión prioritaria en los planes de desarrollo de la edu-
cación para estas etnias, que debiera pasar de dar un trato de educación 
indígena hacia una educación intercultural.

Figura 5. Ubicación Sierra Nevada de Santa Marta.



203

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

2.4 Caracterización del pueblo indígena Kogui

Descripción del contexto sociocultural del pueblo indígena Kogui
El escenario natural en el cual se encuentra el pueblo indígena Kogui 

es la Sierra Nevada de Santa Marta, localizada al norte de la República de 
Colombia en el departamento del Magdalena. El área de esta es de apro-
ximadamente 21 158 km2 (Figura5); fisiográficamente está caracteriza-
da por zonas quebradas, cuchillas, valles, ríos caudalosos, zonas áridas, 
selva húmeda, páramos y nieves perpetuas orientadas sobre un eje con 
dirección este-oeste por encima de los 3000 metros sobre el nivel del mar 
(Fundación Pro Sierra Nevada de Santa Marta, 2009).

En la actualidad, a pesar de la exuberante belleza natural de la Sie-
rra, esta presenta problemas ambientales reportados por la Corporación 
Ambiental del Magdalena (2013), entre ellos: la tala y quema de los bos-
ques para la siembra de praderas destinadas a la ganadería, la introduc-
ción de variedades de café, la siembra de cultivos ilícitos, la sobreexplo-
tación de maderables, que conlleva la destrucción de la riqueza natural 
entre ellas la flora y la fauna, la erosión, sedimentación y contaminación 
de las cuencas hidrográficas, y la grave afectación de la cobertura bosco-
sa con pérdidas hasta del 80%. Esta situación se torna insostenible para 
los asentamientos indígenas que han tenido que desplazarse a las partes 
altas de la Sierra ante los conflictos sociales generados por los grupos 
armados, narcotráfico y contrabando, que impide su acceso a las zonas 
templadas y cálidas, así como a la zona costera, con la cual se limita la 
actividad económica y se alteran las costumbres de los indígenas.

En la Sierra Nevada de Santa Marta, se ubican cuatro tribus indígenas: 
“(…) los koguis (sic) de la vertiente norte, los sanhas (sic) de la vertien-
te nororiental, los hoy desaparecidos kankuamos de la vertiente orien-
tal, y los ikas o arhuacos de las vertientes sur y suroccidental” (Uribe, 
1993:20). Con respecto a los Koguis, aparecieron las primeras investiga-
ciones hacia el año 1950 con el antropólogo Gerardo Reichel-Dolmatoff, 
con la publicación “LosKogui, una tribu de la Sierra Nevada de Santa 
Marta”, desde entonces, se utilizaron los términos lingüísticos: koguis, 
con la cual se designa al jaguar, en la actualidad castellanizado como 
Kogui, ykággabaoköggaba, que en su idioma significa “gente”, “la gente” 
o “la verdadera gente”, ampliamente utilizado por los miembros de esta 
etnia (Uribe, 1993:21), sin embargo, el educador indígena Francisco Gil 
Nacogui afirma que “kágaba” traduce literalmente: “gente original, ka 



204

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

(tierra) gaba (humano) humano terrenal” (Gil, 2015:3).
Los koguis se encuentran distribuidos en los departamentos de: La 

Guajira (5 757 personas), Cesar (1738 personas) y Magdalena. (2 416 
personas) para un total de 9911 pobladores (DANE, Censo 2005); y su 
lengua tradicional el Kawagian, pertenece a la familia lingüística Chib-
cha; esta etnia representa el 10% de la población indígena que habita 
en la región de la Sierra Nevada de Santa Marta, calculada en 96 361 
personas por la Fundación ProSierra Nevada de Santa Marta (citado por 
Observatorio del Programa Presidencial de Derechos Humanos y DIH, 
2009:1-2).

El lenguaje de los koguis o kágabas, corresponde a un idioma verná-
culo de la Sierra Nevada de Santa Marta, su lengua tradicional elKawa-
gian, pertenece a la familia lingüística Chibcha (Arango y Sánchez, 
2004), a través de esta los koguis “(…) interactúan, dialogan, concretan 
los aprendizajes significativos (…) constituyen la expresión de pensa-
mientos, sentimientos y del desarrollo de la identidad colectiva”(Gil, 
2015:3).

El pueblo Kogui, se caracteriza por la vocación agrícola que demanda 
tierras productivas, alternada con un pastoreo de montaña, sin embargo, 
sus tierras no son controladas como tampoco explotadas de una forma 
efectiva en primera instancia, por estar ocupadas de hecho por campe-
sinos colonos o por terratenientes y en segundo lugar, por un desplaza-
miento deliberado para rechazar cualquier contacto con sus “hermani-
tos menores”, aun si ello implica perder territorios (Uribe, 1993:83-87). 
A ello se suma el conflicto armado y el narcotráfico por los cuales han 
sido objeto de despojo de sus tierras, por ello, esta población indígena 
vive en condiciones precarias, “(...) hay enfermedades, problemas socia-
les, divisiones políticas, decadencia moral y espiritual” (Gil, 2015:4).



205

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Por estas características, los koguis se han asentado cerca a la rivera 
de los ríos, construyendo viviendas de forma circular con materiales de 
bahareque y barro, con un techo cónico cubierto de paja prolongado 
hasta parte de las paredes, y unas viviendas más grandes, también de 
forma circular con paredes de caña y techos pajizos altos y cónicos ter-
minados en estructuras hechas con varas de madera, que ofician como 
templos (llamados nuhué en koguian, o cansamarías en español) como 
se muestra en la Figura 6; el conjunto de estas estructuras físicas y áreas 
dedicadas a la agricultura y ganadería situadas cerca o lejos de estas, 
constituyen el llamado “pueblo” o asentamiento permanente, conforma-
do por la gente del común, denominados por ellos mismos como los 
vasallos, sus sacerdotes nativos o mamos y los hombres mayores de alto 
rango (Uribe, 1993:94). Al respecto, por cultura:

(…) los koguis siempre tienen dos modelos de bohíos se-
gún el género, los hombres se reúnen cada dos semanas en 
“Cansa María” o “nujue” donde él mamo o nikuma, enseña 
todos los roles de la personalidad humana. De esta forma 
se percibe que el hombre está lleno de obras, por lo tanto, 
construyen conocimiento y basado en los proyectos de vida. 

Figura 6. Asentamiento indígena Kogui.

Fuente: https://www.elheraldo.co/cesar/mision-medica-334485



206

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Las mujeres se reúnen “nujue tsewá” en un bohío del género 
femenino, donde solamente las damas tienen acceso a entrar 
para oír consejo de las mujeres de edad avanzada. Allí las 
mujeres tejen conocimiento ancestral. (Gil,2015:3).

Para los koguis, el territorio ancestral (Ezwama, sitios sagrados, línea 
negra), define la identidad y el espacio necesario que el Pueblo Kaggaba 
requiere para desarrollarse cultural, social, política y económicamente 
de acuerdo con sus necesidades y aspiraciones, sustenta todas las accio-
nes y mandatos que deben seguir, recrea la memoria, la historia y la re-
lación con la madre tierra Jaba, y su alianza con el espíritu de la vida. La 
tierra se convierte entonces en el vehículo para reafirmar la identidad del 
indígena como indígena, esto es, “a su continuidad como un ser cultural 
y socialmente diferente, como miembro de una minoría étnica con sus 
propias formas distintas de hacer, pensar y actuar” (Uribe, 1993:94).

En cuanto a la agricultura se refiere, los koguis acuden a la práctica de 
tala y quema para preparar los terrenos agrícolas antes de la siembra, que 
en su mayoría corresponden a zonas de ladera en las áreas de influencia 
de cada pueblo. A su vez, los cultivos de gran variedad de especies son 
plantados irregularmente y entreverados, siendo el plátano la base de su 
alimentación, y a pesar de contar con fuentes de proteína en zonas de 
pastoreo como el ganado bovino, lanar, porcino y las aves de corral, estos 
raras veces los consumen y prefieren sacar a la venta la carne, los huevos 
y la leche, lo que conlleva desnutrición de estos indígenas generando 
alta movilidad y mortalidad principalmente entre la población infantil. 
Por su parte, los hombres consumen poca comida por ritual cultural de 
pureza espiritual y de ayuno; “los hombres kággaba prefieren masticar 
hojas de coca (Erytrhoxylumnovogranatense) mezcladas en sus bocas 
con cal, que por medio de un palito extraen de un calabazo o poporo” 
(Uribe, 1993:94-96), como se muestra en la Figura 7.

La extensión de los cultivos o posesiones de los Koguis, están catego-
rizados en “suficiente” (getzama) y en “medio” (muen), esto se refiere en 
el primer caso, a tener en el área productos (la caña o el café) suficientes 
para el sistema de intercambio, y en el segundo, se trata de un heterocul-
tivo que requiere de complemento para el consumo (Perafán, 1993:72).

La unidad familiar de los koguis la constituye un hombre adulto, su 
esposa, sus hijos e hijas solteros y de estas, las mujeres casadas con sus 
maridos. El yerno debe cumplir con una cuota de trabajo en el grupo 
familiar de la esposa, (aproximadamente de un año) y al cumplimiento 



207

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

de esta, la pareja puede migrar al núcleo familiar del esposo. En ambos 
casos, se trabaja la tierra comunalmente y el padre de la familia que co-
rresponda será el dueño de los distintos terrenos agrícolas cultivados 
conjuntamente, al igual que el ganado; en el caso de las aves serán pro-
piedad de la madre de familia o suegra, y los cerdos pueden pertenecer a 
integrantes individuales de la unidad familiar. Como se aprecia, entre los 
koguis existe cierto tipo de propiedad privada sobre la tierra, lo mismo 
que la propiedad privada de animales (Uribe, 1993:98-100).

Por otra parte, la división del trabajo está relacionada con el ideal de 
ser los guardianes del universo, y, además, con las siguientes actividades:

Figura 7. La coca y el poporo Kogui.

Tomado de: Cultura Indígena Colombiana Tribu Kogui.
https://sites.google.com/site/loskogui/home/caracteristicas/la-coca-y-el-poporo



208

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Tabla 6 División del trabajo del pueblo indígena Kogui

ACTIVIDAD

Construcción de casas

Construcción de puentes/caminos
Arreglo de puentes/caminos
Hilandería
Tejidos
Chinchorros
Redes de carga
Lavar, remendar
Coser vestidos nuevos
Torcer cordones de algodón
Torcer cuerdas de fique
Abanicos
Cueros-cortezas
Cerámica

Recipientes vegetales
Talla de madera
Producción de fuego
Armas
Preparar terreno
Siembra
Deshierba
Cosecha
Siembra de café
Zocola de café
Deshierba de café
Cosecha de café
Transporte con bueyes
Transporte con mulas
Transporte con burros
Transporte personal
Comercio de panela
Comercio de café
Compras en las cooperativas

Compras en mingueo
Compras Santa Marta/Riohacha

ANOTACIÓN

Las mujeres pegan el barro y la cons-
trucción es comunitaria

Niñas
Adultos
Adultos
Adultos

Escogido por el Mamo.
Los alfareros no son los mismos que 
elaboran los otros elementos
2 a 5 personas en cada poblado
Actividad sujeta a secreto
Adultos

Santiguada por el Mamo
Adultos/Santiguada por el Mamo
Santiguada por el Mamo
Santiguada por el Mamo
Santiguada por el Mamo
Santiguada por el Mamo
Santiguada por el Mamo
Santiguada por el Mamo

Si el tendero es indígena 
puede comprar la mujer

HOMBRES

X

X
X

X
X

X
X
X
X
X
X

X
X
X
X
X
X
X
X
X
X
X
X
X
X
X
X
X
X
X

X
X

MUJERES

X

X
X
X
X
X

X

X

X

X
X

X
X
X
X
X
X



209

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

16 Hayo: Erytrhoxylon novogratense. La especie E.coca la siembran colonos en la parte baja para 
elaboración de sulfato de cocaína – basuco – y de clorhidrato de cocaína, esta especie es llamada 
por los kogui Dugayo, pero no es usada por ellos “porque no tiene el mismo sabor”.

Compra o trueque pescado seco
Compra o trueque chirrinchi
Consecución de leña/agua
Preparación comida
Caza
Recolección de frutos silvestres
Recolección de tumas
Recolección de conchas de mar
Propiedad
Herencia

Flautas
Maracas
Uso de trompetas
Uso de tambores
Cantos religiosos
Cantos mágicos
Recitación
Consumo coca
Consumo alcohol
Adivinación

Confesor
Confesado
Cuidado lagunas

Promoción de salud

Activismo Gonawindúa
Funciones comisariales
Manejo de cuentas
Manejo de dineros

X
X
X

X
X
X
X
X
X

X
X
X
X
X
X
X
X
X
X

X
X
X

X

X
X
X
X

X
X

X

X
X

X
X

X

X

Mamos
Para el mambe del hayo16 

Herencia bilateral. En ciertos 
casos pueden heredar menores
Escogido por el Mamo
Escogido por el Mamo
Mamos
Escogido por el Mamo

Hombres y mujeres son objeto de sue-
ños que adivinan los Mamos
Mamos
Niños también
Mamos específicos son encargados del 
cuidado de las lagunas, para lo cual 
poseen ayudantes; sin embargo esta 
actividad se entiende como responsa-
bilidad comunal.
Algunas mujeres están involucradas en 
programas de madres comunitarias del 
servicio de salud, con participación de 
las Madres Lauras.

䙵 敮 瑥 㨠 䵯 摩 晩 捡 捩  ⁤ 敬 ⁣ 畡 摲 漠 牥 獰 散 瑩 癯 ⁥ 渠erafán, 1993:90-91.



210

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Culturalmente los koguis se acogen a las obligaciones de reciprocidad 
en el trabajo acorde con las enseñanzas del primer hombre que traba-
jó y sembró: Dugunabi; estas tienen que ver con preceptos como: usted 
me ayuda y yo lo ayudo (Zhigoneshi), yo ayudo al suegro (Naes hos ge 
gone), ayúdeme (Nagone), vamos a hacer comunitario (Sazhinga Sha-
kualika), entre otras (Perafán, 1993:92-93).

Situación social en el pueblo indígena Kogui

La organización social Kogui se caracteriza por clanes patrilineares 
(TUXE) y matrilineares (DAKE), cada uno de los cuales reconoce un 
antepasado común, se identifica con un animal o planta y tiene determi-
nadas funciones ceremoniales (Agudelo, s.f.:33), según los koguis, esto 
obedece a una mirada de caos necesario para llegar a consensos a través 
de una dialéctica de opuestos, esto significa que:

(…) un hombre sólo podrá contraer matrimonio con una 
mujer que pertenezca a un clan cuyo totem sea "alimento" 
para su propio tótem. Así, por ejemplo, "un hombre jaguar", 
esto es, un hombre que pertenezca alhukuméiji túxe, sólo 
podrá casarse con una "mujer saíno" (séi-náke dáke); un 
"hombre búho" (hukúkui túxe) debe contraer con una "mu-
jer serpiente" (mitamdú dáke); el "hombre zorro" (kúrcha 
túxe) debe contraer con una "mujer armadillo" (núge-náke 
dáke). (Uribe, 1993:121-122)

Según Agudelo (s.f:34), la novia es elegida según estos puntos de vista:
(…) que tenga buena cabeza, que trabaje, que cuide los ni-
ños, que sepa cocinar, tejer, hacer mochilas. La prefieren 
gorda, la belleza física no cuenta; por el contrario, una mujer 
fea es garantía de fidelidad ya que nadie se la quitaría (…) 
una niña está en condiciones de casarse cuando tiene su pri-
mera menstruación, (…) sin embargo, los jóvenes dicen: me 
casé con vieja porque saben mucho y así aprendo. Cuando 
se muera la vieja me caso con jovencita porque ya sé todo.

La comunidad Kogui es autónoma, tienen sus propias autoridades 
tradicionales quienes se encargan de dirigir y controlar a sus miembros 
para mantener el orden colectivo y espiritual regido bajo la ley de origen 
. El concejo de autoridades tradicionales es la base del gobierno propio y 
su eje principal radica en el control territorial, cultural, social y político.



211

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

El mamo es la autoridad máxima que regula la ley sagrada, funda-
mentado en la ley de origen17. Luego siguen las autoridades tradicionales 
que dirigen la comunidad en diversos sectores en la esfera de la sociedad 
(Gil, 2015:15), como se muestra en la Figura 8:

Sobre los mamos, Uribe (1993) citando especialmente a Reichel-Dol-
matoff, enfatiza el papel de estos como filósofos, astrónomos, expertos 
ambientales, líderes y curanderos o chamanes, sapientes en la botánica, 
la cura de enfermedades, la oscilación de los cuerpos celestes, las esta-
ciones y otros campos que redundan en la supervivencia y el bienestar 
de los indígenas. Además de ello, se enfatiza en la dimensión política de 
los mamos, evidenciada en la habilidad para unir y controlar los factores 
que tiendan a disociar la vida y la sociedad indígena y el discurso trasla-
pado políticamente desde lo sagrado, lo ancestral, el pasado, lo sagrado, 
la tradición, el ritual, los símbolos, para determinar la conducta de los 
indígenas y a su vez, el mantener la autoridad sobre los vasallos mante-
niendo su distancia para no perder el respeto y la dominación.

Esta realidad ha venido cambiando, cuando el Estado señaló la nece-
sidad de tener una interacción organizada con los indígenas de la Sierra 
Nevada, y se creó la Organización Gonawindúa Tairona en 1993, que 
asoció a los indígenas del resguardo Kogui-Arzario-Arhuaco, encabe-
zados por la figura de su primer cabildo-gobernador, representado por 
un indígena que sin ser mamo, habla bien el castellano como fuente de 
poder y prestigio, con dotes de convicción y liderazgo para movilizar va-

Figura 8. Jerarquía sociopolítica del pueblo Kogui

Mamo

Nikuma

Jañguakukui

Guwa

Es la autoridad máximo que interpreta la ley de Origen

Es la autoridad civil que regula las normas internas

Es la autoridad que ejecuta las normas de los mayores

Es la comunidad en general que hace parte de la colectividad

17 La Ley de Origen o Derecho Mayor “describe las raíces originarias y constituye los principios 
rectores de cada pueblo indígena, que establece las maneras de relacionarse consigo mismo, con 
la comunidad, con la naturaleza y con el universo, con el propósito de mantener el equilibrio y 
armonía entre el ser indígena y la naturaleza. Es la vida misma de cada pueblo indígena” (:33) 
Sistema Educativo Indígena Propio SEIP (2013).



212

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

sallos de varios pueblos y tener influencia más allá de su propio pueblo, 
de esta manera, según lo afirmó Uribe (1993:135-137):

Los koguis han aceptado la noción de que solo su discurso 
sagrado es ahora insuficiente, aunque los pronunciamientos 
de la organización hagan alusión “al poder de los sacerdotes”, 
a lo que ellos han “adivinado” o decidido como conveniente 
para los koguis, o a la “tradición”.

Todo ello, ha creado fricciones en la comunidad indígena, por acce-
der a la educación, a hablar el castellano para ganar poder y prestigio, 
a la tierra; además, porque al entender que la sociedad de los koguis se 
encuentra estratificada entre mamos, autoridades y vasallos se presentan 
disparidades entre los que creen en el poder de sus autoridades y escépti-
cos miembros con cargos y representación social y otros que no pueden 
acceder a ellos, mayores respetados y jóvenes dictaminados, maestros 
bilingües, promotores de salud o educación y otros que no han podido, 
familias con tierra y ganado y otras con ninguna de estas, familias que 
superan la autosubsistencia y otras con insumos mínimos, personas le-
tradas así sean pocas y otras analfabetas, gente que entiende el español y 
otros que no lo hablan, grupos con vínculos regionales y otros invisibles 
para la sociedad (Uribe, 1993:139-141).

En otro sentido, la población Kogui ha sido afectada por fenómenos 
sociales que han incidido gravemente en la vida, la cultura, la economía 
y el territorio que los arraiga como indígenas y portadores de cultura. 
Estas realidades han estado ligadas a la presencia de cultivos ilícitos en la 
región, prueba de ello son las 1262 hectáreas de este cultivo detectadas en 
2004 en la Sierra Nevada de Santa Marta, causantes del despojo de tierras 
y el desplazamiento de los indígenas hacia otros departamentos o lugares 
más altos de la Sierra; sin embargo, así como la Oficina de Naciones Uni-
das contra la Droga y el Delito (UNODC) (UNODC, 2015:29) reportó 
esta cifra, también informó que actualmente existen menos de 10 hec-
táreas gracias a la: “intervención en desarrollo alternativo, fuerte trabajo 
en temas de seguridad, un auge de la actividad turística y un accionar 
continuo de acciones de erradicación manual en la zona”.

Otro fenómeno tiene que ver con la presencia de grupos armados ile-
gales desde la década de los ochenta, en los municipios habitados por el 
pueblo Kogui como FARC, ELN, autodefensas que actuaban a través de 
los frentes Resistencia Tayrona y Mártires del Cesar y otros grupos como 
Las Águilas Negras, todos ellos enfrentados y accionados por el dominio 



213

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

territorial y control social a través de la extorsión, el secuestro, el homici-
dio, el reclutamiento forzado, el cobro de tributos por la salida y entrada 
de alimentos, drogas ilícitas, gasolina, y armas (Fundación Pro Sierra Ne-
vada de Santa Marta, 2009). Sin embargo, a partir de la desmovilización 
de las autodefensas en el año 2006, “se redujo la tasa de homicidios en un 
50%, pasando de 193 homicidios en 2013 a 97 en 2014” (Fundación Paz 
y Reconciliación, 2015), en esta zona, y en la actualidad con la desmovi-
lización de las FARC en el marco de los Acuerdos de La Habana en 2016 
(Presidencia de la República de Colombia, 2018), se espera una mejora 
sustancial en estos aspectos, no obstante persiste una situación de zozo-
bra por la aparición de grupos ilegales como los Urabeños y la liberación 
de las cárceles de miembros de las autodefensas por beneficios otorgados 
en el marco de la Ley de Justicia y Paz Ley 975/05;por “posibles ajustes de 
cuentas, asesinatos selectivos y otros, lo cual podría conllevar su retorno 
a la ilegalidad y a las armas, abandonando los compromisos de la desmo-
vilización”(Fundación Pro Sierra Nevada de Santa Marta, 2009).

Finalmente, la presencia de los grupos armados ilegales en esta región 
va en desmedro de las costumbres, la movilidad económica, la cohesión 
social y bienestar del pueblo Kogui, aunado a ello, internamente la si-
tuación social muestra que las desigualdades marcan una realidad poco 
conocida de la comunidad indígena Kogui, pues el imaginario social a 
privilegiado una dinámica social indígena simple, anclada en la carencia 
de conflictos internos, donde prima el bien común y desecha los intere-
ses individuales, el trabajo desinteresado sin motivaciones personales, los 
procesos sociales integradores sobre la ruptura y el conflicto. De allí, que 
importan las formas y validación del poder, las actuaciones para neutrali-
zar el conflicto y los niveles de tolerancia ante la violencia, por lo cual, las 
iniciativas encaminadas a interactuar con estas comunidades o promover 
políticas públicas deben considerar estos aspectos de lo contrario están 
condenadas al fracaso.

2.5 Identificación y situación de los principales problemas 
sociales y educativos del pueblo indígena Kogui

Desde tiempos ancestrales, la diversidad cultural representada por los 
pueblos indígenas de América Latina ha sido una realidad discriminada 
y vista como un problema más que una oportunidad para enriquecer el 
conocimiento y la sociedad de la cual hacen parte. Sin embargo, ante la 



214

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

autodeterminación y movilizaciones sociales de estas etnias por la per-
vivencia de la cultura, el territorio, la gobernanza, la cosmovisión y el 
reclamo de los derechos como personas, se han logrado algunos avances 
en el reconocimiento a la existencia y diferencia de estos pueblos como el 
que se hizo en la Declaración de las Naciones Unidas, sobre los Derechos 
de los Pueblos Indígenas (Ley 21 de 1991), en la cual, estos son iguales 
a otros, diferentes en sí mismos y respetados como tales; con derecho a 
establecer y controlar sus sistemas e instituciones docentes, a impartir la 
educación en sus propios idiomas con sus métodos culturales de ense-
ñanza y aprendizaje sin discriminación.

Como se mencionó anteriormente, en Colombia la diversidad es re-
conocida por la Constitución Política Nacional de 1991, Artículo 7, en 
el cual: “El Estado reconoce y protege la diversidad étnica y cultural de 
la Nación colombiana”, estos conforman una población de “1 392 623 
personas distribuidas en 87 pueblos indígenas, los cuales habitan en 788 
resguardos que ocupan una extensión aproximada de 31 millones de hec-
táreas (29,84% del territorio nacional)” (ONU, 2011). Uno de ellos es el 
pueblo Kogui o Kaggaba que: “habita la vertiente norte y sur de la Sierra 
Nevada de Santa Marta (…) en lo que se conoce como Mauramake del 
Resguardo Arhuaco (…) en los departamentos de La Guajira, el Cesar y 
el Magdalena, para un total de 9911 pobladores” (DANE, 2005).

Este pueblo ha sufrido el desplazamiento forzado causado por las vio-
laciones a los derechos humanos, pero más grave aún, lo es el avasalla-
miento educativo que el Estado ha promovido e implementado a través 
del sistema educativo nacionalizado, dominante y asimilacionista que no 
valida los saberes, quehaceres, y poderes de culturas minoritarias, desco-
nociendo entre otros, la pertinencia pedagógica, las cosmovisiones y los 
derechos como sujetos de los indígenas, que a la postre han acentuado 
los problemas de exclusión y desigualdad. Todo ello se da en un marco 
de pseudo inclusión educativa en la cual se promulga la interculturalidad 
entendida, “como la capacidad de conocer la cultura propia y otras cultu-
ras que interactúan y se enriquecen de manera dinámica y recíproca, con-
tribuyendo a plasmar en la realidad social una coexistencia en igualdad 
de condiciones y respeto mutuo” (Decreto 804 de 1995, Art. 2).Cabe en-
tonces preguntar ¿Igualdad para quién? Es una interculturalidad que re-
conoce la igualdad siempre y cuando las minorías se comporten como la 
sociedad mayoritaria, es decir “la igualen” y re-signifiquen o abandonen 
los orígenes constitutivos de su ser, su cultura y formas de ver el mundo.



215

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Reflejo de ello, en Colombia, del total de estudiantes, solamente el 
1,43% (1 155) corresponde a estudiantes indígenas que únicamente se 
encuentran en el nivel de primaria, registrados en el sistema nacional. En 
cuanto a los docentes del sector oficial, se reportan 320 046 a nivel nacio-
nal, y de estos, solamente el 1,30% son etnoeducadores que atienden a la 
población afrodescendiente, indígena y gitana18. Las poblaciones indíge-
nas reportan un 18% de analfabetismo, cifra que sobrepasa la señalada 
para la población general que alcanza el 8%. Sólo 33 por ciento de los es-
tudiantes logran terminar la secundaria y de ellos sólo alrededor del1% 
pueden acceder a la educación superior según Arango y Sánchez (2004).

Estas cifras ratifican la baja atención educativa a los grupos étnicos, 
porque en el entendido que la población indígena reportada asciende a 
1.392.623 pobladores, según se mencionó anteriormente, los estudiantes 
indígenas contemplados en el sistema educativo que acceden a la educa-
ción primaria no alcanzan al 0.08%19 del total de la población, excepto 
que por dificultad en los reportes, el número sea mayor pero no signi-
ficativo. Igual situación se presenta con la población docente dispuesta 
para atender a estas etnias. Esta realidad se extiende y caracteriza a la 
educación del pueblo Kogui, detectada a través del trabajo de campo rea-
lizado por la investigadora del estudio, Nubia Castro (2016), en la Sierra 
Nevada de Santa Marta, corregimiento de Palmor y que se describe a 
continuación:

En lo que corresponde a los estudiantes, estos no se encuentran debi-
damente reportados en el sistema educativo colombiano, debido a la in-
formación dispersa, escasa y no caracterizada que circula de la población 
estudiantil de la comunidad Kogui y la carencia del documento de identi-
dad como ciudadano colombiano no tramitado por los padres de familia 
(Koguis) para sus hijos por considerarlo poco importante.

Así pues, los estudiantes que asisten a las escuelas de la comunidad Ko-
gui, se ven abocados a caminar largas distancias, carentes de útiles esco-
lares, mal nutridos y con el compromiso de trabajar en las tierras de sus 
padres o ajenas en las épocas de cosecha, período en la cual suspenden los 
estudios. Por esta razón los centros educativos hacen la planeación acadé-
mica de enero a octubre sin considerar vacaciones. Los estudiantes de la 
comunidad Kogui cursan los niveles de primero a cuarto de primaria, y 

18 Interpretación de cifras estadísticas reportadas por el Ministerio de Educación Nacional, 
Educación Preescolar, Básica y Media 2015, http://www.mineducacion.gov.co

19 Interpretación de cifras estadísticas reportadas por el Ministerio de Educación Nacional, 
Educación Preescolar, Básica y Media 2015, http://www.mineducacion.gov.co



216

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

aunque no se llevan registros de deserción, por experiencia de los docentes 
y los padres de familia calculan en un 50% esta problemática. Los grupos 
de estudiantes generalmente son atendidos por un solo profesor que, en un 
aula, imparte los contenidos para todos los niveles de formación, en gru-
pos que oscilan entre 10 y 50 estudiantes que hablan en un 98% solamente 
la lengua Kogui, presentando dificultad con el idioma español, cuando el 
docente no es nativo sino un profesor formado con el método convencio-
nal, situación que acentúa la desmotivación y poca participación en las cla-
ses generándose una baja autoestima. Esta problemática no solo se vive en 
la primaria, también ha incidido en los resultados de la educación superior, 
en la cual, “desde el año 2000 al 2015, del total de la población Kogui, han 
ingresado a la Universidad del Magdalena 87 jóvenes indígenas y de estos 
solamente 8 se han graduado” (Gil, entrevista Agosto, 2015), lo cual recon-
firma el grado de desmotivación frente a la educación de los estudiantes 
del pueblo Kogui.

En cuanto a los docentes, los nombramientos de los etnoeducadores 
para las escuelas de la población Kogui ubicadas en la Sierra Nevada de 
Santa Marta, los realiza la Secretaría de Educación del Departamento del 
Magdalena, a través de la contratación efectuada por Organizaciones no 
gubernamentales (ONG). Los licenciados son maestros foráneos que no 
hablan o conocen la lengua del pueblo Kogui, bloqueando la comunicación 
con los estudiantes, en medio de un rechazo generalizado de los padres 
de familia y autoridades del cabildo por el desconocimiento de la cultura 
Kaggaba, con los consecuentes ausentismo y deserción de los maestros por 
las distancias y condiciones inhóspitas de la Sierra.

Por otra parte, en el marco de la etnoeducación, también se nombran 
maestros indígenas Kogui aún escasos. Son bachilleres pedagógicos o aca-
démicos, la mayoría poseen bajo nivel de formación disciplinar y peda-
gógica, por ello, aplican estrategias de clase y evaluaciones inadecuadas, 
además, emplean castigos físicos que dentro de la educación occidental 
están prohibidos por ser antipedagógicos; pocos manejan el idioma caste-
llano que permita al maestro acceder a los conocimientos actualizados en 
las áreas específicas y pedagógicas, con el agravante de la no inclusión de 
programas de capacitación docente para estos maestros indígenas desde 
los planes de desarrollo departamentales y locales.

Los contenidos curriculares están determinados por el Ministerio de 
Educación Nacional, en los cuales los niños indígenas en el nivel de educa-
ción básica deben aprender además del español, el idioma inglés, cuando 



217

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

estos jóvenes solo hablan idioma Kogui. De igual manera, la imposición de 
contenidos y espacios académicos como estadística, cultura cívica e infor-
mática, no se encuentran en consonancia con la realidad cultural de esta 
etnia, aunado a las condiciones precarias con las que pretende prestar el 
servicio educativo en la región; y si bien es cierto, se tratan de incluir en 
el plan de estudios algunos temas propios del devenir cultural del pue-
blo Kogui, como los relacionados con el medio ambiente, o actividades de 
formación artística y folklóricas, estos se imparten como un agregado de 
saberes y no como eje central de su formación, por lo tanto, los contenidos 
desconocen entre otros, la cosmovisión y los derechos de esta etnia como 
sujetos de derechos.

En cuanto a los recursos educativos, la situación no es diferente, basta 
con afirmar que existe carencia de materiales didácticos, y en algunos casos 
por gestión de los docentes se acceden a textos que solo incorporan temas 
y concepciones de la cultura hegemónica, dominante u occidental como 
ellos la denominan, es decir, que desconocen la cultura y el contexto de los 
niños y docentes del pueblo Kogui. De igual manera, la falta de útiles esco-
lares, equipos de cómputo y otros medios educativos comunes en escuelas 
de la cultura occidental, segregan a la educación indígena de esta etnia.

Sobre las escuelas a las que asisten los niños Koguis, se mencionan las 
siguientes: Dumingeka, Pueblo Viejo, Tuñgeka, Sewiyaka, Mulkuakuñgui, 
Mukuawitana, San José de Maruamake, Chenua,, Ukuldua, Gunguldaxa, 
Mankuaxa y Mamarongo, todas ellas caracterizadas por la precariedad de 
recursos en infraestructura, dotación inmobiliaria, recursos pedagógicos, 
docentes, servicios públicos y alejados de la cabecera municipal entre diez 
(10) y doce (12) horas de camino atravesando la selva sin medios de trans-
porte, la mayoría han sido construidas por los indígenas con materiales de 
la zona reduciéndose a una sola aula y en el mejor de los casos a dos o más 
bohíos. A pesar de ello, por parte del pueblo Kogui, se ha fortalecido el 
núcleo educativo de Palmor, conformado porcinco (5) escuelas, cinco (5) 
maestros, un directivo docente (1), y trescientos sesenta (360) estudiantes 
aproximadamente, los cuales serán de interés para este estudio.

En la zona cobra especial importancia el corregimiento de Palmor, que 
pertenece al municipio de Ciénaga Magdalena, ubicado en la Sierra Neva-
da de Santa Marta, porque allí se ubica la institución educativa La Isabel 
de la Trinidad que imparte los niveles de educación preescolar básica pri-
maria y secundaria a estudiantes occidentales e indígenas. Es a esta insti-
tución, a la que acuden pocos jóvenes del pueblo Kogui con asentamiento 



218

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

en la Sierra, que en un marco de aculturación, reciben únicamente conte-
nidos y prácticas educativas hegemónicas, desconociendo por completo 
la cultura de esta etnia, como la integración de lo comunitario, la familia, 
el papel de las autoridades del Cabildo (caciques, chaman, ancianos) en el 
proceso de formación y calendarios académicos acorde con sus creencias 
y actividad económica de la comunidad Kogui, aspectos que están exclui-
dos del Proyecto Educativo Institucional.

Es decir, que al poner en contacto a estudiantes del pueblo Kogui con 
los estudiantes de la cultura occidental o mayoritaria, en las aulas de clase, 
se ha logrado el resultado contrario propuesto por la interculturalidad, es 
decir, en lugar de promover la igualdad y encuentros con equidad, se han 
ampliado las brechas y diferencias con los estudiantes indígenas, repro-
duciendo esquemas de desigualdad social, de exclusión y marginación. 
Se puede sostener que los indígenas llegan a considerarse como extraños 
o desconectados en su propia tierra, yalgunos en contraprestación sacri-
fican su cultura por alcanzar los objetivos trazados en una educación no 
diferenciada.

Es evidente entonces, la incapacidad y abandono sistemáticos, entre 
otros, de la educación a poblaciones indígenas por parte del Estado, a pe-
sar de la implementación de la Educación Intercultural Bilingüe (EIB) y 
la Etnoeducación con desarrollos lentos y poco efectivos, ante lo cual y 
desde siempre, estas etnias han reclamado un SEIP, que en apariencia es 
empírico pero que no lo es en la realidad y se ha hecho presente al interior 
de la educación indígena como forma de resistencia y pervivencia de su 
cultura, que para el pueblo Kogui están centradas en el territorio ancestral, 
la identidad y lengua, el gobierno propio y la autodeterminación.

En la actualidad, a través del Decreto 1953 de 2014, por el cual se crea 
un régimen especial con el fin de poner en funcionamiento los Territo-
rios Indígenas respecto de la administración de los sistemas propios de 
los pueblos indígenas, entre ellos el SEIP20, se presentan desafíos para este 
y para la Educación Indígena Propia21, relacionados con una articulación 

20 Sistema Educativo Indígena Propio -SEIP-. Es un proceso integral que desde la ley de origen, 
derecho mayor o derecho propio contribuye a la permanencia y pervivencia de los pueblos 
indígenas. Este proceso integral involucra el conjunto de derechos, normas, instituciones, 
procedimientos y acciones que garantizan el derecho fundamental a la educación indígena 
propia e intercultural, el cual se desarrolla a través de los componentes político-organizativo, 
pedagógico y administración y gestión, los cuales serán regulados por las correspondientes 
normas.

21 Educación Indígena Propia. Proceso de formación integral colectiva, cuya finalidad es el rescate y 
fortalecimiento de la identidad cultural, territorialidad y la autonomía de los pueblos indígenas, 
representado entre otros en los valores, lenguas nativas, saberes, conocimientos y prácticas 
propias y en su relación con los saberes y conocimientos interculturales y universales.



219

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

entre elementos interculturales y de educación propia que ayuden a la per-
vivencia de la cultura de estas etnias, que aunque propuestos por cada 
pueblo indígena, se moverán en un marco de vigilancia y control estatal 
que lo regirá. En conclusión, con este diálogo intercultural realizado con 
la comunidad Kogui, se desvirtúan imaginarios sociales en la cultura ma-
yoritaria en cuanto al no deseo de acceder a la educación por parte de los 
indígenas, más allá de acentuar la cosmovisión y ciertas nociones sobre 
prácticas agrícolas, desconociendo el pensamiento propio del pueblo Ko-
gui.

En este caso, el problema se centra en el desconocimiento e incompren-
sión desde el punto de vista educativo, de la especificidad que conlleva la 
educación del pueblo indígena Kogui en Palmor, Sierra Nevada de Santa 
Marta, en un contexto intercultural que no ha logrado entablar un diálogo 
de saberes, haceres y poderes que re signifiquen el valor de cada uno de 
ellos desde y con esta etnia, para que ante el inicio del SEIP se analicen 
las relaciones entre la educación indígena y la educación formal desde un 
enfoque intercultural que promueva la equidad más que la igualdad.

2.6 Situación actual de la educación del pueblo indígena Kogui

Para efectos de explorar la situación actual de la educación del pueblo 
indígena Kogui, se accedió al Resguardo Kogui Malayo Arhuaco,en la 
Sierra Nevada de Santa Marta, Departamento de Magdalena, Municipio 
de Ciénaga, Corregimiento de Palmor, Vereda delrío Tucurinca, Centro 
Educativo Indígena Kogui Mukuawitana (2015), ubicado en la parte baja 
denominado zona de ampliación del Resguardo Kogui Malayo Arhuaco, 
donde habitan 1 734 indígenas, y se entabló un diálogo de saberes rea-
lizando talleres y entrevistas con 12 maestros del Centro Educativo y se 
encontró lo siguiente:

Características socio demográficas de los educadores de la po-
blación Kogui: Las edades de los maestros oscilan en su mayoría entre 
31 y 39 años (58%), un segundo segmento se encuentra entre 25 y 30 
años (25%) y otro entre 40 y 45 años (17%); que hablan la lengua nativa 
(100%) y el castellano (100%); 92% son maestros del género masculino, 
casados (100%) con tres (3) hijos en promedio y viven en la comunidad 
donde laboran (100%), los maestros son oriundos de Santa Marta (58% 
) y otros municipios del Departamento del Magdalena; el 92% es jefe de 
hogar y el 92% no tiene otra actividad remunerada fuera del servicio 



220

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

educativo que presta, sin embargo, se encuentran en una posición eco-
nómica y social mejor que la de sus padres.

Antecedentes académicos: el 75% de los maestros cuentan con estu-
dios de más de diez (10) años, y entre cinco (5) y diez (10) años el 8%, los 
restantes no contestaron. El 75% de los maestros son bachilleres y el 8% 
son licenciados, uno de ellos cuenta con maestría, el 92% no cuentan con 
otros estudios diferentes al de educador y no se encuentran estudiando 
actualmente (92%). La mayoría labora en jornada de la mañana (83%).

Antecedentes laborales: el 75% de los docentes laboran en el nivel 
de primaria, con una antigüedad que oscila entre 1 y 3 años (67%), 3 y 6 
años (17%) y de 3 a 6 años (16%). Al preguntar por el escalafón docente, 
el 25% afirma estar en el escalafón antiguo (2277), y el 67% no contestó. 
El 55% de los maestros son evaluados acorde con su desempeño docente 
y otros no (36%).

Experiencia profesional: se encontró que las actividades más impor-
tantes están relacionadas con formar a los que no saben la lengua nativa, 
trabajar en la huerta, trabajos tradicionales, enfoque de los estándares, 
educar a las personas Kogui para mejorar la calidad de vida y el director 
de núcleo hace un trabajo integral, práctica de proyectos ambientales y 
enseñanza a los docentes para que transforme la sociedad Kogui.

Problemas que aquejan a los maestros en su práctica: están relacio-
nados con la falta de materiales didácticos en lengua bilingüe para gru-
pos indígenas; pertinencia de los docentes y uso adecuado de la lengua 
nativa; conocimientos didácticos para la enseñanza de contenidos; un 
enfoque hacia la interculturalidad para interactuar con las sociedades 
mayoritarias; padres de familia con bajo compromiso en la formación de 
sus hijos para seguir construyendo el saber de los Koguis; articulación 
del saber propio y la debilidad en la lectura; no ser consultado en las 
decisiones de política educativa.

Estrategias que han empleado para resolverlos: tienen que ver con 
la producción de pequeños textos para facilitar el aprendizaje por parte 
de los educadores bilingües y su presentación ante las autoridades tradi-
cionales para la formación en diferentes saberes. Igualmente, para el for-
talecimiento del pensamiento Kogui a través del saber propio y el saber 
occidental han reforzado la comprensión de lectura, la solución de pro-
blemas matemáticos e involucrar a los padres de familia. Y para enfatizar 
en la metodología de acuerdo al entorno social, reforzar la producción 
textual y un enfoque etnocultural con incorporación del diálogo de sa-



221

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

beres y el conocimiento ancestral.
Cursos de formación para los maestros: los maestros afirmaron 

haber recibido cursos de formación sobre educación propia en la tribu 
(1 año), planes curriculares por la Universidad Católica del Norte (80 
horas), profesionalización indígena por el programa de Etnoeducación 
(2 años) y uno de ellos realizó estudios de Maestría en Educación en la 
Universidad Santo Tomás (2 años).

En la institución educativa: afecta demasiado la falta de materia-
les didácticos en lengua bilingüe tanto para el maestro como para los 
estudiantes, el ausentismo de los alumnos, falta de responsabilidad y 
compromiso para el trabajo dentro del subsistema indígena, falta acom-
pañamiento para el trabajo, falta de conocimientos didácticos para la 
enseñanza de contenidos, no hay adecuada infraestructura, falta de 
nombramientos docentes y espacios de participación, falta de maestros 
indígenas, y cualificación de docentes en la educación bilingüe.

Los retos para la formación de maestros: se centran en el apoyo es-
tatal (42%), lograr la motivación de los jefes de la tribu (33 %) y dar 
importancia a la educación intercultural (25%).

Conceptos y finalidades educativas: se indagó por conceptos educa-
tivos que desde los actores dieran luces sobre la educación indígena en el 
marco de un diálogo de saberes encontrando lo siguiente:

La educación: reflexionar sobre los procesos de construcción 
identitarios, así como el trabajo pedagógico del aula y la es-
cuela.
La escuela: lugar donde se imparte educación o enseñanza.
La enseñanza: transmisión de conocimientos, valores, ideas 
y costumbres.
El aprendizaje: proceso de adquisición de conocimientos, 
habilidades, actitudes y experiencias; repetición de un pro-
ceso observado que implica tiempo, espacio y recursos.
Los profesores: quienes se dedican a enseñar.
La formación: proceso educativo o de enseñanza – aprendi-
zaje; conjunto de conocimientos.
La educación intercultural: convivencia de diferentes grupos 
étnicos y culturales en un contexto dado; forma de entender 
y vivir la educación con carácter inclusivo.
La calidad educativa: forma de construir nuestra realidad y 
actuar sobre ella; forma de solucionar problemas.



222

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Por otra parte, según algunos maestros koguis, aún no se ha com-
prendido la visión de etnoeducación contemporánea en Colombia, par-
ticularmente respecto de su cultura asentada en la Sierra Nevada de San-
ta Marta, y como resultado de ello, no se ha hecho una aproximación a 
la cosmogonía Kogui para conocer su identidad y valorar la autenticidad 
de su pensamiento ancestral que está estrechamente ligado a la cosmo-
gonía, ideologia y educación para la vida. En su territorio atávico, la edu-
cación formal académica se ha convertido en una dificultad al no lograr 
articular su cultura con el denominado “sistema educativo occidental”; a 
su vez afectando a padres de familia, mamos y las autoridades tradicio-
nales, que no quieren perder sus tradiciones,sin embargo, la influencia 
de la occidentalización hace que ellos se vean subsumidos por las cos-
tumbres del entorno.

A nivel educativo, los koguis se rigen por lo regulado en la Ley 115 de 
1994, emanada del Ministerio de Educación Nacional, la cual establece 
las políticas educativas para el territorio colombiano, por esto, las escue-
las de esta comunidad han adoptado el modelo pedagógico de la escuela 
nueva (Colombia aprende, 2018)22, en la cual la comunidad educativa 
no muestra interés, no participa en forma conjunta de dicho modelo, 
aunado a la baja formación de los docentes (75% bachilleres) y escasos 
nombramientos de estos para los respectivos establecimientos educati-
vos, así como la alta rotación, razón por la cual apenas se cuenta con una 
antigüedad en la institución de 1 a 3 años en la mayoría de los docentes 
(67%).

En el país existe el escalafón docente en la educación básica y media 
que cubre también a los maestros indígenas, consistente en un sistema 
de clasificación de los docentes y directivos docentes de acuerdo con su 
formación académica, experiencia, responsabilidad, desempeño y supe-
ración de competencias, constituyendo los distintos grados y niveles que 
pueden alcanzar progresivamente durante su vida laboral y que garanti-
zan la permanencia en la carrera docente y la asignación salarial (Artí-
culo 19 del Decreto 1278 de 2002).

En la actualidad existen dos escalafones docentes denominados po-

22 “Escuela Nueva es un modelo pedagógico que surgió en Colombia en la década de los años 70, 
como respuesta a las necesidades educativas de los niños de primaria de las zonas rurales del 
país...  cuando empieza a evidenciarse que en el campo son pocos los niños matriculados por 
grado, razón por la cual, no era viable tener un solo profesor para cada curso. Entonces, surge 
la figura del maestro multigrado, es decir, aquel que atiende varios grados al tiempo; aun así, 
esta nueva situación no garantizó la calidad y eficiencia de la educación que recibían los niños”. 
Tomado de: Colombia Aprende. Disponible en: http://www.colombiaaprende.edu.co/html/
home/1592/article-94519.html



223

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

pularmente el antiguo (Decreto 2277 de 1979) y el nuevo (Decreto 1278 
de 2002), al respecto, el Decreto 2277 de 1979, en su Artículo 9, estable-
ció el escalafón nacional docente para la clasificación de los educadores, 
el cual estará constituido por catorce grados en orden ascendente, del 1 
al 14; y el Decreto 1278 de 2002, que expide el Estatuto de Profesionali-
zación Docente, y que establece los requisitos para inscripción y ascenso 
en el Escalafón Docente de los docentes o directivos docentes al servicio 
del Estado en los niveles de preescolar, básica (primaria y secundaria) o 
media. Este decreto en su Artículo 21 establece los requisitos que deben 
cumplir los docentes para ascender al Grado Tres del Escalafón, entre 
ellos se plantea en el inciso (b), “Poseer título de maestría o doctorado 
en un área afín a la de su especialidad o desempeño, o en un área de 
formación que sea considerada fundamental dentro del proceso de en-
señanza-aprendizaje de los estudiantes”.

Al indagar por el escalafón docente de los maestros indígenas, el 67% 
de los docentes no contestó, y solo el 25% afirmó estar en el escalafón 
antiguo. Ante estas circunstancias y estas exigencias, ¿cuándo y cuántos 
de estos maestros llegarán al grado tres de este escalafón? A esto se suma 
la iregularidad en la evaluación de los docentes requerida para el ascenso 
y la poca utilidad de la misma al no ser conocida por el maestro como 
tampoco retroalimentada o no realizada.

En cuanto a las actividades docentes, se evidencia el énfasis en la 
educación ambiental y el abordar los elementos de su cultura: lengua, 
tradiciones, costumbres, entre otros, sin embargo, la realidad lleva a co-
rroborar las fuertes limitaciones que presentan los maestros en cuanto al 
dominio de contenidos temáticos en áreas como matemáticas, lenguaje y 
otras áreas establecidas en los planes de estudio, así como en pedagogía y 
didáctica que viabilice la defensa y preservación de su cultura pero a su 
vez, el conocimiento que los haga partícipes y competitivos en la socie-
dad hegemónica que amenaza sus derechos ante el desconocimiento y el 
rezago educativo, incrementado por el abandono estatal que no atiende a 
la educación indígena de este pueblo con los mínimos requeridos (mate-
riales, infraestructura, maestros, etc.), para la prestación del servicio, lo 
que obliga a los maestros a utilizar estrategias mínimas o paliativas para 
superar los problemas detectados.

Siguiendo los lineamientos de la educación nacional, los koguis brin-
dan a sus estudiantes las jornadas de estudio establecidas para el país: 
dos jornadas (mañana y tarde) y en otros resguardos, la jornada comple-



224

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

ta. Acorde con los testimonios de los maestros, las ventajas de la jornada 
mañana o tarde radican en que los niños pueden descansar y participar 
de la vida familiar y recuperar las costumbres de sus antepasados en con-
tra jornada. En la jornada completa el niño permanece más tiempo en la 
escuela, por lo tanto en el Proyecto Educativo Institucional de la Escuela 
deben aparecer actividades que le permitan al niño hacer inmersión en 
el énfasis que quieran rescatar, como por ejemplo el aprendizaje de su 
propia lengua Kogui que está en vía de extinción o trabajar en aquellos 
parámetros culturales que quieran fortalecer las autoridades de la escue-
la y del cabildo.

Las instituciones educativas koguis, cuentan con el nivel de primaria 
a la cuales acuden un 75% de los niños, la escuela unitaria se caracte-
riza porque un maestro debe atender los cinco niveles de escolaridad 
primaria al mismo tiempo. Esto dificulta los procesos de enseñanza y 
de aprendizaje porque existen niños que requieren mayor atención por 
parte de sus profesores. Los estudiantes que desean ingresar al nivel de 
secundaria, deben hacerlo en colegios del Estado, siendo muy bajo el 
número, porque culturalmente no existe la necesidad para que los jóve-
nes estudien, lo importante es que se dediquen a las labores del campo 
especialmente a la agricultura.

Ante lo expuesto, la educación del pueblo indígena Kogui no escapa 
a los problemas identificados en otros escenarios (MEN, 2008), entre 
los cuales se encuentran el debilitamiento del acervo cultural (lenguas, 
espiritualidad, comunitariedad), lenguas indígenas en grave situación de 
vulnerabilidad, altos índices de desadaptación sociocultural de los jóve-
nes, un sistema escolar (básica, media y educación superior) inadecuado 
con poca pertinencia y baja calidad, dinámicas socioculturales y econó-
micas que no permiten la reproducción de valores, usos y costumbres 
comunitarias, y carencia de una política pública que permita el acceso 
con equidad a una educación de calidad.

Como lo propone Castro (2016), cabe entonces reconocer que el co-
nocimiento de la situación actual de la educación del pueblo Kogui, no 
hará la diferencia para lograr transformaciones sociales y educativas. Se 
hace necesario transitar hacia una educación desde una mirada inter-
cultural y dialógica, que no reproduzca el enfoque relativista del cual 
se alejó Díaz Couder (2009:49): “ —cada pueblo o cultura con su pro-
pia educación— pero no intercultural, reproduciendo la llamada “edu-
cación indígena”, que tiende a ser una educación segregada para estos 



225

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

pueblos”. Por otra parte, que respete su cultura, para no caer en lo que 
Rojas (2011:18) llamó la “tecnología de gobierno de la alteridad”, es de-
cir, “como un programa que defina la manera en que deberán compor-
tarse quienes son pensados como los otros de la nación”. Igualmente, 
mejorar la educación del pueblo Kogui, desde un enfoque intercultural 
que promueva la equidad aún sobre la igualdad, porque como lo afirmó 
Schmelkes (2010:217): “La igualdad es dar lo mismo a todos. La equidad 
es darle a cada quién lo que necesita para lograr los propósitos que son 
de todos y los que les son propios”.

2.7 Políticas para la formación de docentes que 
atienden los pueblos indígenas (Koguis)

La formación de los docentes a nivel nacional ha estado nutrida por 
políticas y programas que promueven su cualificación. En el caso de la 
educación para grupos étnicos incluido el pueblo Kogui, el Estado co-
lombiano ha enfocado la selección, formación y capacitación del per-
sonal docente partiendo de maestros que sean seleccionados por las co-
munidades indígenas entre los miembros de la misma comunidad, que 
sea bilingüe, es decir, además de la idoneidad para el ejercicio docente, 
conocimientos mínimos de la lengua materna de la comunidad y del es-
pañol; todo ello con el compromiso del Ministerio de Educación Nacio-
nal de diseñar el currículo para la formación y capacitación del personal 
docente de las comunidades indígenas, incluyendo todos los elementos 
de educación no formal que contribuyan al desarrollo de las comuni-
dades (Art. 11, Decreto 1142 de 1978 y Art. 62 de la Ley 115 de 1994), 
fortaleciendo el dominio de las culturas y lenguas de los grupos étnicos, 
el desarrollo curricular, la elaboración de textos y materiales educativos 
y en la ejecución de programas de investigación y capacitación etnolin-
güística (Art. 58, 59, Ley 115 de 1994).

Sin embargo, no fue ni ha sido fácil encontrar perfiles docentes al 
interior de las comunidades que por su saber pedagógico, lingüístico y 
cultural puedan suplir las plazas docentes requeridas por estas etnias. 
Por ello el Estado decidió en el año 1986, establecer y autorizar un siste-
ma especial de profesionalización para maestros indígenas que laboran 
en comunidades indígenas, dirigido por Centros Experimentales Piloto, 
con el fin de optar por el título de bachiller pedagógico ofrecido a los 
educadores indígenas en servicio que deseen obtener su título de bachi-



226

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

ller pedagógico y tengan un mínimo de 5o. grado de educación básica 
como nivel de entrada. (Art, 1,2, Resolución 9549 de 1986) y de igual 
manera, en el año 2003, nombrar docentes indígenas y de directivos do-
centes indígenas que presten sus servicios en sus respectivas comunida-
des, exceptuándolos del requisito del título de licenciado o de normalista 
y del concurso docente (Directiva Ministerial No. 08 de 2003).

Como resultado, el Estado no ha cumplido los compromisos edu-
cativos adquiridos con las etnias incluido el pueblo Kogui, sometido al 
abandono institucional, la carencia de textos, materiales educativos, de-
sarrollos curriculares, infraestructura, y maestros escasos en número y 
en formación disciplinar y pedagógica, que consecuentemente inciden 
en el rezago educativo de la niñez indígena incrementando las dificulta-
des en el proceso de enseñanza-aprendizaje, la apatía, la desmotivación 
y la deserción escolar.

En 1995, se dio vía a la formación de etnoeducadores por parte de 
instituciones como las Normales y las Instituciones de Educación Supe-
rior con programas aprobados para educadores de poblaciones étnicas; 
y cuando se trata de proyectos específicos de actualización, especializa-
ción e investigación para etnoeducadores pueden vincularse los comités 
de capacitación de docentes departamentales o regionales (Art, 8 y 9, 
Decreto 804 de 1995). Para ello se ha marcado el derrotero a través de 
los lineamientos del Ministerio de Educación Nacional para la educa-
ción de los pueblos indígenas, relacionados con apropiar elementos para 
dinamizar proyectos de vida de los grupos étnicos, llevar a cabo inves-
tigaciones que contribuyan a respetar y desarrollar la identidad de los 
grupos étnicos, profundizar en las pedagógicas propias, el conocimiento 
y uso permanentes de la lengua vernácula de las comunidades, y liderar 
la construcción y evaluación de los proyectos educativos en las institu-
ciones (Art. 6, Decreto 804 de 1995).

Como resultado de estas acciones, en la actualidad existen Universi-
dades que ofrecen programas de Etnoeducación: Universidad Nacional 
Abierta y a Distancia, Universidad Tecnológica de Pereira, Universidad 
del Cauca, Universidad Distrital, Universidad Bolivariana de Medellín, 
Universidad Mariana, Universidad de la Amazonía y Universidad de La 
Guajira. De estas solamente una es de carácter privado (Universidad Ma-
riana), lo cual deja en entre dicho el compromiso de las instituciones con 
estas causas. Los programas impartidos son Licenciaturas en Etnoedu-
cación, con una duración entre ocho (8) y once semestres (11), metodo-



227

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

logía mayoritariamente a distancia y un valor entre US$ 266 y US$ 934 
por semestre.

Los pocos indígenas que pueden acceder a la educación superior op-
tan por estudiar en universidades públicas, no solamente por la imposi-
bilidad frente a los costos de las universidades privadas sino porque en 
la práctica lo público se asocia a lo comunitario. De acuerdo con algunos 
testimonios de los mismos indígenas, la visión de las universidades priva-
das es que tienden a integrar a los estudiantes al mercado, al patrón indi-
vidual y por lo tanto a una mayor desarticulación con sus comunidades.

Al analizar los programas de la Educación Superior relacionados con 
la etnoeducación, se encuentra que unos están adscritos a las Faculta-
des de Educación y otros a Ciencias Sociales y Humanas. Los programas 
están caracterizados de manera general por encuadrar la etnoeducación 
como el ejercicio educativo en contextos diversos y socialmente diferen-
ciados, fundamentados en la investigación sociocultural, en la pedago-
gía, en el análisis crítico y permanente de los problemas sociales, el tra-
tamiento del ámbito de los saberes propios y no propios de la realidad 
cultural, comprensión de los procesos comunitarios y pedagógicos enca-
minados a consolidar los proyectos de vida de las comunidades, teorías 
y prácticas que fundamentan la educación desde las culturas, el diálogo 
intercultural, los saberes y conocimiento de los contextos, y algunos pro-
gramas (Universidad de la Guajira, 2018), orientados además, a estudios 
interdisciplinarios sobre los procesos de globalización, regionalización, 
integración latinoamericana y caribeña en sus aspectos económicos, so-
ciales, culturales, ecológicos y políticos, como base de programas de coo-
peración y colaboración interinstitucional en el ámbito regional. Incluso 
otros (Universidad Mariana, 2018), que por su naturaleza articulan los 
principios conceptuales del Humanismo Cristiano en el proceso educati-
vo de la etnoeducación.

Los perfiles profesionales de los egresados están encaminados a co-
nocer teorías, enfoques y modelos educativos y etnoeducativos; basar 
su quehacer en la existencia de otredad y participar de la crítica y de la 
autocrítica, asumir una posición coherente frente al etnodesarrollo, a la 
lucha contra el analfabetismo y a la preservación del medio ambiente, y 
desarrollar habilidades para el trabajo educativo con grupos culturales y 
socialmente diferenciados.

En cuanto al perfil ocupacional, el desempeño está enfocado a ejer-
cer funciones como director o docente de instituciones de educación del 



228

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

nivel primario, secundario y de educación superior según las necesida-
des de las respectivas comunidades étnicas, líder de procesos educativos, 
investigador con énfasis en lo cultural, pedagógico educativo y formal, 
investigador social, promotor de procesos de desarrollo local, coordi-
nador, operador, evaluador y sistematizador de programas y proyectos 
sociales y comunitarios y acompañante de procesos con comunidades de 
base; administrador educativo y etnoeducativo y asistencia y promoción 
comunitaria.

Los planes de estudio están orientados a cursar principalmente: peda-
gogía comunitaria, etnodesarrollo, biodiversidad, lenguas e intercultu-
ralidad, oralidad y escritura, etnografía, práctica pedagógica, legislación 
educativa en Colombia,valores democráticos, los derechos civiles y los 
derechos humanos, manifestaciones culturales, étnicas, históricas y re-
gionales, currículo y didáctica en etnoeducación, pedagogías y saberes 
propios, estilos pedagógicos, educación inclusiva. Otros programas se 
enfocan en el maestro etnoeducador y sus competencias profesionales, 
como dinamizador de la institución educativa, y su compromiso con el 
contexto, su formación disciplinar y los procesos pedagógicos, todo ello 
fortaleciendo el ejercicio docente desde lineamientos más generales y 
formales indicados por la educación tradicional. En la mayoría de estos 
programas se trata la oralidad y escritura sin profundidad, existe sola-
mente un programa donde se imparten tres (3) niveles de lengua nativa 
y otro donde se enfatiza la fonética, en un solo programa se enfatiza en 
saberes ancestrales y salud y otro imparte la Cristología (estudio sobre 
Jesús).

Tal como se puede observar, a pesar de la existencia en el país de una 
legislación encaminada a preservar la lengua materna, la formación de 
educadores como garantes para la preservación de la cultura propia, el 
desarrollo de currículos para la cultura propia y los planes de vida de 
cada grupo étnico existente en el país, persiste una fractura y total des-
articulación entre las facultades de Educación y las realidades étnicas del 
pueblo colombiano.

En general, a pesar de las buenas intencionalidades, los espacios aca-
démicos en los planes de estudio son genéricos y no contemplan las espe-
cificidades de los pueblos indígenas y menos profundizan en ellas, como 
por ejemplo las cosmovisiones, la lengua que requiere de expertos, más 
aún cuando son 87 a 102 pueblos indígenas con fonemas y estructuras 
diferentes en su idioma, las tradiciones que trascienden la folclorización 



229

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

y son objeto de construcción identitaria, el conocimiento tradicional y 
las necesidades de formación específica al interior de las etnias. Por lo 
tanto, los programas de la educación superior no son pertinentes y el 
etnoeducador no indígena egresado de estas instituciones que sea se-
leccionado para prestar el servicio a estas comunidades se encontrará 
con barreras lingüísticas, culturales y pedagógicas difíciles de superar 
como ha ocurrido y sigue ocurriendo en la educación de estos pueblos. 
En el caso de los indígenas que cursen estos programas, no encuentran 
la pertinencia, la descontextualización es evidente y el conocimiento no 
está en consonancia con las necesidades de su comunidad, incluso en 
ocasiones puede entrar en conflicto al estar obligado a cursar espacios 
académicos que están en contravía de su cultura (Cristología, preceptos 
de humanismo cristiano, entre otros).

Por otra parte, del total de la población universitaria del país solo el 
0,60% corresponde a estudiantes indígenas. Según Cortés (2010), en 
Bogotá son estudiantes universitarios 2 500 aproximadamente, los cua-
les cursan ciencias sociales, ingenierías y ciencias de la salud. Aun así, 
las universidades no cuentan con modelos pedagógicos específicos que 
tengan en cuenta las particularidades culturales de los estudiantes in-
dígenas, por lo tanto, se plantean importantes interrogantes como los 
siguientes:

¿Contribuye la universidad a fortalecer la identidad cultural 
de los estudiantes indígenas o, por el contrario, a que abando-
nen su identidad étnica? ¿Los egresados de las universidades 
son un recurso humano al servicio de sus comunidades y de 
los procesos político-organizativos de los pueblos indígenas? 
¿Cuál es el efecto de la presencia de estudiantes indígenas 
en el ambiente universitario? ¿Contribuye dicha presencia 
a la apertura y enriquecimiento cultural de la universidad? 
¿Cómo enfocan las universidades indígenas el tema de la 
interculturalidad? ¿Qué condiciones se requieren para los 
diálogos de saberes? ¿La diversidad cultural y por tanto la 
educación intercultural, se reduce a lo étnico? ¿De lo que se 
trata es de crear programas especiales para indígenas o de 
construir una sociedad incluyente de la diversidad? (:34)

Por estas realidades, los pueblos indígenas representados especial-
mente por el CRIC (2004) han abordado la formación docente y una pe-
dagogía propia, implementando procesos de profesionalización docente 



230

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

y nuevos campos de formación tales como la Pedagogía Comunitaria, 
el Derecho Propio, la Administración y Gestión Propia, Desarrollo Co-
munitario, Salud, entre otros programas que la Universidad Autónoma 
Indígena Intercultural (UAIIN) creada en 1990, desarrolla. Esta dinámi-
ca articula los desarrollos locales, zonales, regionales y orienta la con-
formación del Sistema Educativo Propio; igualmente, entidades como la 
Escuela de Medicina Tradicional (en Caldas); el Instituto de Educación 
Indígena (en Antioquia); la Escuela de Derecho Propio (en Nariño) y la 
Universidad Autónoma Indígena Intercultural (en Cauca), entre otras, 
en alianza con las Universidades públicas imparten cursos de actualiza-
ción ajustados a su realidad cultural, Cortés (2010:34).

A esto se suma una formación que se oferta en los centros de educa-
ción superior que propicia el alejamiento de los egresados de sus comu-
nidades de origen debido a que el modelo profesional no se ajusta a las 
condiciones socioculturales de las mismas comunidades indígenas. De 
igual forma, no existen políticas que permitan la vinculación profesional 
de los egresados indígenas al interior de sus territorios, y en otros espa-
cios laborales las condiciones y exigencias (sueldos, condiciones labora-
les, horarios) entran en conflicto con las expectativas personales y de las 
comunidades.

De otra parte, para apoyar la educación indígena, el Estado creó el 
fondo ÁLVARO ULCUÉ CHOCUÉ, dirigido a estudiantes pertenecien-
tes a las comunidades indígenas con el propósito de facilitar el ingreso 
de los indígenas colombianos a programas de pregrado y postgrado en 
instituciones de Educación Superior que estén registradas ante el Minis-
terio de Educación Nacional. El crédito es de carácter condonable por 
cumplir con a) La prestación de servicios ante la comunidad indígena a 
través de un proyecto comunitario a desarrollar durante la época de es-
tudios con el respectivo aval de la comunidad a la cual pertenece y el acta 
de socialización del proyecto ante la comunidad, y b) La culminación 
exitosa del programa financiado. Los rubros que cubre son matrícula y/o 
sostenimiento, y un giro adicional para gastos de tesis de grado /certifi-
cado por la Institución de Educación Superior.

La Universidad Nacional de Colombia (2018) cuenta con un “Progra-
ma especial para la admisión de bachilleres miembros de comunidades 
indígenas”, que otorga inscripción sin costo para el proceso de admi-
sión, un cupo equivalente al dos por ciento (2%) de los cupos estable-
cidos para cada programa curricular de la convocatoria de admisión, y 



231

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

en caso de ser admitido obtiene pago de matrícula mínima y residencias 
universitarias, sometido a la disponibilidad de cupo. Para el ingreso de 
los miembros de las comunidades indígenas el aspirante deberá obtener 
como mínimo en la respectiva prueba de admisión un puntaje igual al 
mínimo obtenido por el último aspirante regular admitido en la Univer-
sidad en todos sus programas curriculares para el período académico 
que se concurse. Además, debe obtener un puntaje que lo ubique dentro 
del cupo del 2% establecido para el programa curricular y prestar obliga-
toriamente sus servicios profesionales en las comunidades de origen por 
un término no inferior a un año.

Otras Universidades privadas como la Universidad Central otorga 
becas para familias afro y comunidades indígenas, las cuales deben de-
mostrar que no cuentan con recursos para cancelar la matrícula y estar 
inscrito en alguna asociación. Este beneficio es otorgado semestralmente 
y tiene un cupo de 30 becas.

Algunas Instituciones de Educación Superior han pretendido elimi-
nar los cupos especiales de acceso para miembros de comunidades in-
dígenas por considerar que no se respeta el derecho a la igualdad de 
los otros aspirantes. Sin embargo, la Corte Constitucional (2010) ordena 
que en ejercicio de la autonomía universitaria, las Universidades tienen 
la libertad de decidir si suprime el sistema de cupos especiales, condicio-
nada a que implemente otras medidas de protección, similares al sistema 
de cupos especiales en su impacto y cobertura.

Ante las realidades presentadas, la población indígena está signada 
por la baja calidad educativa, la marginación y la pobreza, por ende, se 
les ve y trata como distintos e inferiores, y se crean políticas de acceso a 
la universidad bajo acuerdos, resoluciones y/o convenios encaminados 
a facilitar el ingreso a través de cupos especiales para indígenas o dis-
minución o flexibilización de algunos requisitos y costos de matrícula. 
La mayoría de los indígenas que han logrado acceder a la educación su-
perior lo han hecho a través de gestiones de sus propias autoridades y 
programas como las becas estatales, porque a nivel familiar o individual 
es prácticamente imposible acceder a las Universidades en términos de 
financiación.

Se concluye entonces que las políticas públicas relacionadas con la 
formación de educadores para las poblaciones indígenas han avanzado 
en una legislación que de una u otra forma ha escuchado las voces de 
las organizaciones indígenas después de sus movilizaciones sociales. Sin 



232

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

embargo, ante las realidades de las etnias, el Estado no ha cumplido los 
compromisos y menos aún se han realizado los esfuerzos para trascender 
de la norma a la acción que compromete recursos logísticos, financieros 
y humanos y la articulación con los actores vinculantes que verdadera-
mente asuman la educación indígena como una prioridad y no como un 
adendo de la sociedad educativa colombiana. Por ello, urgen los cambios 
estructurales en esta materia, el desmonte del corte asistencialista como 
tecnología para la asimilación de estas comunidades y la necesidad de 
conocer, respetar y dignificar las especificidades culturales para el logro 
de transformaciones requeridas.



233

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

2.8 La educación que queremos. Un análisis desde la voz 
de los agentes educativos en los pueblos indígenas.

Producto del acercamiento a la comunidad del pueblo indígena Ko-
gui, es menester escuchar sus propias voces como actores que nos dan 
luces sobre la educación, la cual debe ser respetada y garantizada por la 
pervivencia de su cultura, y a su vez, pueda interactuar y articular los 
elementos y conocimientos interculturales en el marco de un sistema 
educativo estatal que debe velar no solo por la inclusión como incor-
poración física de los niños a las aulas de la escuela, también desde un 
enfoque intercultural de la educación donde la diversidad no sea la ex-
cepción, y permita a todos los actores indígenas (maestros, estudiantes, 
padres de familia, autoridades) el acceso a una educación de calidad que 
valide sus saberes y haceres y comprometa las políticas y recursos del Es-
tado para la atención educativa de esta etnia. Según Hernández (citado 
por Castro y Osorio, 2018:148-170), “La educación del pueblo Kogui , 
tiende a contribuir a los procesos de paz”, lo cual contribuye a fortalecer 
los diálogos de saberes, viabilizado por los maestros Kogui traductores, 
las voces de los padres de familia se convierten en elemento fundamental 
para desarrollo pedagógico y de gestión en la escuela indígena, porque 
aunque todos hablan el idioma nativo y escasamente el 20% habla el es-
pañol, además de no haber accedido a la escuela en su inmensa mayoría, 
tienen claridad sobre la educación que reivindica su cultura y también 
la necesidad y el anhelo para sus hijos de acceder a niveles superiores de 
la educación que retorne a su pueblo para el beneficio de la comunidad 
Kogui, ante los escenarios globalizados que inciden en su cotidianidad 
como lo muestran estas afirmaciones: “Quiero que mi hijo termine su ba-
chillerato y estudie una carrera profesional para el beneficio de la comuni-
dad Kogui”; “Sí, yo quiero que mi hijo reciba educación formal académica, 
para que mejore las condiciones de vida social del pueblo Kogui”; “Afrontar 
la situación actual del mundo globalizado, porque por mucho que seamos 
una cultura siempre la economía de una u otra manera nos afecta”; “En la 
actualidad todos los rincones del país debemos eliminar el analfabetismo. 
La cultura Kogui no está exento de la globalización del mundo, por lo tan-
to, nuestros hijos tienen que ser educados”; “Para mí es importante que mi 
hijo reciba educación, porque de esta manera podemos mejorar la calidad 
de vida y proyecto de vida basado en la cultura Kogui”.



234

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Al interior de la comunidad Kogui, los padres de familia reivindican 
el arraigo de su cultura a través de la educación, aquella que privilegia la 
práctica, el pensamiento, la identidad, las costumbres y que se ve forta-
lecida por su participación y el apoyo en el proceso educativo, como lo 
muestran estas afirmaciones: “Antes era más que todo teórica, sin tener 
en cuenta el ambiente, hoy en día lo hacen teniendo en cuenta el ambiente 
donde uno vive, según al acomodo de los niños”; “Veo que la educación que 
ofrecen en la actualidad es mejor, le ayuda a desarrollar la habilidad de 
pensamiento”; “La escuela es un espacio donde nuestros hijos construyen 
su proyecto de vida. Por lo tanto nosotros como padres de familia tene-
mos que buscar la escuela que le sirva para nuestros hijos”; “En la escuela 
realizan actividades tales como artesanía, actividades culturales, nosotros 
como padres tenemos que promover esta actividad para el fortalecimiento 
de la cultura ancestral”; “Donde está estudiando mi hijo, le hace énfasis en 
educación bilingüe y fortalecimiento del conocimiento cultural, es la mejor 
manera de preservar nuestra cultura ancestral”; “Bueno mi hijo estudia en 
un colegio adecuado, donde él pueda aprender los valores culturales y de 
la nación colombiana”; “El proceso de enseñanza y aprendizaje tienen en 
cuenta la parte cultural del pueblo Kogui”; “Que le enseñan a nunca perder 
su identidad. Porque así hará que nunca se avergüence de su identidad y 
sus costumbres”; “Como padre de familia participar conjuntamente con 
los maestros que enseñan”; “Estar en proceso continuo de la reestructura-
ción del tema educativo del pueblo Kogui”; “Asistir en las reuniones de los 
padres de familia y la planeación del año escolar”; “En la planeación del 
centro y la reunión de los padres de familias, o talleres que el centro ade-
lanta; como artesanía y oralidad, acompaño a los maestros tradicionales 
también”; “Tratar de hacer reuniones cada mes, para estudiar las buenas 
cosas y las que todavía hay que mejorar. Preguntar, sugerir, mirar”.

Los padres de familia de la comunidad educativa del pueblo Kogui, 
también son conscientes de la problemática educativa que se presenta en 
la escuela relacionada con la deserción escolar, la falta de nombramiento 
de maestros, la poca cualificación de estos y su ausentismo, la pésima 
infraestructura, la carencia de mobiliario, materiales didácticos, libros, 
tanto en idioma nativo como en idioma español, entre otros, como lo 
muestran estas afirmaciones: los niños o muchachos dejan de ir a la es-
cuela por “La falta de los docentes”; “Dentro de la cultura Kogui, cuando 
comete un grave delito en la comunidad, en ese caso las autoridades tra-
dicionales toman la decisión de no seguir enviando su hijo a la escuela”; 



235

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

”Si no hay mejoramiento de la calidad educativa nosotros como padres 
dejamos de mandar nuestros hijos en la escuela, por eso necesitamos una 
educación que nos garantice”; “Cuando los docentes no cumplen con sus 
obligaciones en la escuela”; “Cuando la comunidad no los apoya, cuando 
los padres no los apoya”.

Sobre la problemática educativa comunitaria, los padres de familia 
hacen énfasis en los siguientes aspectos: “Pienso que el centro educati-
vo debe tener una visión amplia y mejorar la infraestructura”; “Falta de 
nombramiento de los docentes, dotación de la escuela como los pupitres, 
tablero y útiles escolares”; “Veo que la entidad territorial debe asesorar a 
los docentes para el mejoramiento de educación del pueblo Kogui”; “Como 
toda institución debe mejorar el PEI”; “Se necesita más aula de clase”. La 
situación precaria se presenta porque “Creo que pasa esto porque el direc-
tor que está al frente no tiene una visión futurista”; “Pasa eso por la falta 
de mayor atención de las entidades territoriales y la gestión de la parte 
directiva”; “No hay interés de la población indígena de la Sierra Nevada, 
eso es preocupante”; “Muchas veces los directivos no tienen en cuenta la 
necesidad más prioritaria de la institución”; “La irresponsabilidad de las 
mismas entidades encargadas de la educación”.

Para resolver estos problemas los padres de familia sugieren la gestión 
por parte de las autoridades indígenas, el director del centro y los padres 
de familia ante el Ministerio de Educación Nacional. A su vez, que la ase-
soría, la formación y la actualización de los docentes como lo muestran 
estas afirmaciones “El director debe pedir asesoría de las entidades terri-
toriales y el Ministerio de Educación Nacional, donde participen padres de 
familia, docentes y autoridades tradicionales”; “Nosotros como padres de 
familia tenemos que exigir a los directivos para que gestionen en la secre-
taría de educación”; “El cabildo gobernador del Resguardo Kogui Malayo 
Arhuaco, junto con el director del Centro Educativo deben buscar la solu-
ción de esta problemática”; “Como madre de familia, lo único que exijo es 
que los directivos hagan gestiones para la dotación de la escuela”;“Bueno, 
sugiero que deben reforzar la educación bilingüe y producir materiales di-
dácticos: de esta forma se refuerza la educación bilingüe”; “Me gustaría 
que nombren el maestro y la dotación de la escuela para mejorar el am-
biente escolar”; “Debe seguir construyendo más espacio para brindarle un 
segundo hogar de los niños dinámicos”; “Me gustaría que los docentes se 
preparen académicamente, para ofrecer una educación con calidad”; “Lo 
único que quiero es que la escuela siga mejorando su proceso de enseñanza 



236

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

y aprendizaje del pueblo Kogui”; “Que los maestros sigan buscando más y 
más asesoría para mejorar la calidad de educación”.

Los padres de familia sabiamente presentan sus voces para la mejora 
de la educación, con peticiones y sugerencias que al unísono tienen que 
ver con el acceso a la educación superior y su financiación, así como el 
acompañamiento académico y social junto con la asignación responsa-
ble de las entidades del Estado, rebatiendo con ello el imaginario social 
de querer permanecer como comunidades resignadas y condenadas al 
rezago, como lo demuestran estas afirmaciones, “Queremos una educa-
ción gratis de nuestros hijos en cualquier Universidad, en la área de Pe-
dagogía”; “Como padre de familia, quiero que las universidades ayuden 
a los maestros indígenas para que ellos se formen como profesionales. De 
esta manera se nos garantiza la educación en su totalidad”; ”Los docentes 
deben formar parte de la investigación de la educación del pueblo Kogui, 
de esta forma podemos mejorar la calidad educativa”; “Me gustaría que 
las Universidades abren un espacio para que los Kogui, tengan acceso a la 
educación de los docentes y de los jóvenes para preparar para el futuro de 
nuestra generación”; “Capacitar a los docentes indígenas para que respon-
dan la necesidad de la calidad educativa del pueblo Kogui”; “El Estado co-
lombiano debe estar en constante proceso de la formación de los docentes”; 
“Bien, esperar que realmente estas respuestas las tengan en cuenta para 
una solución de mejorar la calidad de educación en los pueblos indígenas”; 
“Tenemos que luchar para la educación de nuestros hijos y la comunidad 
indígena, porque necesitamos aún bastante. Tales como nombramiento 
de los docentes, infraestructura, dotación entre otros”; “Para mejorar la 
calidad educativa del pueblo Kogui se debe preocupar por todo el pueblo 
Kogui”; “Convocar las entidades territoriales y el ministerio de educación 
nacional para mejorar la calidad educativa del pueblo Kogui”; “Acompa-
ñar a los directivos para que mejoren el sistema educativo Kogui, junto con 
las entidades territoriales”.

De igual forma, desde las voces de los maestros, se han detectado 
problemas de los niños indígenas que asisten a la escuela, y a su vez debi-
lidades que ellos tienen como maestros, por ejemplo el monolingüismo, 
dificultad para leer e interpretar por no contar con materiales didácticos 
adecuados, dificultad para acceder a tecnología informática, precaria 
infraestructura que afecta el proceso de enseñanza-aprendizaje de los 
niños, como lo muestran las siguientes afirmaciones, “Como los niños y 
niñas son monolingües, su etapa de proceso de enseñanza y aprendizaje 



237

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

se les dificulta el buen manejo de la lengua castellano como su segundo 
idioma. La comprensión lectora y la buena pronunciación de los vocabula-
rios en castellano se les presentan dificultades”; “Los materiales didácticos 
están diseñado para no indígena, razón por la cual los niños indígenas le 
dificulta leer e interpretar imágenes. No hay textos diseñados específica-
mente para niños y niñas Kogui que esté de acuerdo la realidad cultural”; 
“Los maestros indígenas que enseñamos en todas las áreas en educación 
básica primaria se nos presentan dificultades en la enseñanza del área de 
tecnología e informática. Además, en la zona rural se presenta muy poca 
favorabilidad para desarrollar esta asignatura. Pero en la actualidad es ne-
cesario aprender a manejar la tecnología con el fin de enfrentar este mun-
do moderno”; “El espacio donde los maestros enseñamos no contamos con 
buena infraestructura y dotación de la escuela. Existe la necesidad de la 
intervención inmediata por parte del Estado colombiano, para mejorar la 
calidad educativa del pueblo Kogui”.

Igualmente, los maestros ratifican la falta de formación disciplinar 
y pedagógica, dificultad para acceder a la Educación Superior, falta de 
interés de los docentes por la cualificación, ausencia de oferta educati-
va de la Educación Superior para cualificarse, como se aprecia en estas 
afirmaciones, “Falta de formación en las Escuelas Normales o Educación 
Superior. Falta de recursos económicos para cubrir gastos en una Univer-
sidad en la área de pedagogía”; “El principal problema que me impide ser 
un buen docentes es la Falta de capacitación con énfasis a la educación in-
tercultural bilingüe”; “Es la falta de disposición de los docentes Kogui, para 
cualificación, de esta forma podemos garantizar una educación de cali-
dad”; “Por la falta de formación profesional muchos maestros indígenas no 
demuestran interés de estudiar para el mejoramiento de la hoja de vida”; 
“La Universidad de Magdalena debe acercar en las zonas indígenas para 
organizar un grupo de docentes indígenas con el fin de ofrecer una carrera 
profesional en la área de pedagogía, de esta forma los maestros indígenas 
podemos desempeñar en los centros Etnoeducativos”.

Los maestros indígenas del pueblo Kogui, plantean una educación in-
tercultural que incorpore conceptual y metodológicamente aspectos como: 
equidad, calidad, pertinencia cultural, articulación de saberes, enseñanza 
de asignaturas a través de la observación, el arte y la arquitectura, respeto 
por el pensamiento y las dinámicas culturales del pueblo indígena, la re-
flexión colectiva y el sistema de consulta, entre otros, como lo muestran 
las siguientes afirmaciones, “El concepto de equidad y calidad se relaciona 



238

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

también con el concepto de pertinencia cultural, entendido como la edu-
cación, la articulación entre las formas de aprendizaje y los conocimientos 
culturalmente determinados, las capacidades y valores de los educandos con 
los métodos y contenidos usados por el docente, construyéndose los conoci-
mientos desde una perspectiva situada, dentro de un contexto del territorio 
ancestral”; “La metodología de trabajo del aula dependerá de las concep-
ciones educativas de la comunidad, pero siempre y cuando sea una pedago-
gía que considere la triada desarrollo-enseñanza-aprendizaje, y que integra 
conocimientos disciplinares y experiencias con distintos tipos de interaccio-
nes”; “La estrategia metodológica de los Kogui para enseñar la matemática 
es observando, practicando a través del arte y la arquitectura. Las niñas 
desde su temprana edad comienzan a tejer mochilas contando, diseñando 
figuras y midiendo la longitud, tamaño y forma. De esta forma comienzan a 
concretar su aspecto lúdico que constituye una herramienta pedagógica que 
conlleva el desarrollo de la habilidad y destreza del pensamiento en el marco 
de la construcción del conocimiento autónomo y colectivo”;“Esta metodolo-
gía ayuda a consolidar un enfoque epistemológico auténtico para diseñar 
una educación propia. Con este principio pedagógico Kogui se construyen 
los conocimientos de los educandos en su entorno social y cultural, haciendo 
énfasis en su vivencia y practicas familiares y comunitarias; la capacidad 
de desarrollar la habilidad oral y escrita de su vivencia donde contribuye la 
construcción de nuevos conocimientos”; “De la estructuración activa y de la 
puesta en marcha de un proceso de formación intercultural que respete el 
pensamiento y las dinámicas culturales del pueblo indígena y sus metodo-
logías propias para la enseñanza y el aprendizaje, de la apropiación de los 
espacios de reflexión colectiva y del sistema de consulta o recreación de los 
saberes propios resulta la perpetuidad de nuestra identidad”.

En este mismo sentido, construir currículos propios en los cuales se 
privilegien los saberes, cosmovisiones y autonomía del pueblo Kogui, 
como lo muestran las siguientes afirmaciones, “El Ministerio de Edu-
cación Nacional debe revisar los currículos que vienen desarrollando los 
Centros Etnoeducativos, para que la educación del pueblo indígena esté 
acorde con sus usos y costumbres”; “Se requiere asesoría de los expertos 
en currículos, a los rectores y directores del pueblo Kogui para que puedan 
construir un currículo propio, que parte desde la ley de origen y la cosmo-
visión ancestral que es el hito del pensamiento Kogui”; “El diseño curricu-
lar propio del pueblo Kogui debe considerar la historia propia, la tradición 
oral, la medicina tradicional; con una formación en el aula que incentive 



239

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

una práctica educativa ancestral, recuperando espacios didácticos del pue-
blo Kogui, con la metodología de estancias dialógicas o dialogo de saberes 
que enriquezca el conocimiento de los educandos”; “Los lineamientos cu-
rriculares del pueblo Kogui deben favorecer el fortalecimiento de la cultura 
donde incluyen nuestros usos, costumbres y tradicionales que socializan 
en espacios comunitarios y familiares bajos unas condiciones sociales”; “El 
diseño curricular debe revalorizar la sabiduría ancestral, aprovechando 
los espacios pedagógicos naturales y utilizando los elementos naturales en 
el proceso educativo”.

Refiriéndose a los retos para la formación de maestros de educación 
intercultural bilingüe, están relacionados con privilegiar a maestros in-
dígenas de la misma etnia, que dominen su cultura, el idioma nativo y el 
castellano, fortalecer las competencias para interactuar con dos culturas 
o más, cualificar a los maestros en Universidades y Normales, fomentar 
y convertirse en investigadores, como lo muestran estas afirmaciones, 
“Colombia es un país pluriétnico y multicultural, por lo tanto la educación 
en los territorios indígenas debe tener enfoque en educación intercultural 
bilingüe. En los territorios indígenas es indispensable tener maestros de la 
misma etnia, conocedores de su propia cultura, hablantes de su idioma, 
pero también practicantes de castellano para que la educación sea bilin-
güe”; “La educación del pueblo Kogui es bilingüe porque es necesario esta-
blecer elementos que permitan impulsar y mantener el idioma Kogui en los 
diferentes factores de aprendizaje propiciando una enseñanza-aprendizaje 
donde se interactúa las dos o más culturas”;“Los maestros que trabajan en 
los territorios indígenas deben recibir una capacitación continua por parte 
del Ministerio de Educación Nacional, con el programa de Etnoeducación”; 
“Los Kogui en pleno siglo XXI, no cuentan con maestros profesionales en 
los Centros Etnoeducativos, todos los maestros indígenas son bachilleres 
académicos, algunos son bachilleres pedagógicos. El reto es la cualificación 
del maestro, en las Escuelas Normales o en las Instituciones Superiores”; 
“El reto de la formación del maestro Kogui, es en Pedagogía, Currículo, 
Planes de Estudio y Sistema de evaluación, para ofrecer una educación de 
calidad para el mejoramiento de los estándares de vida y la pervivencia 
de la cultura. El maestro Kogui debe convertirse investigador de su propia 
educación intercultural”.

Por lo anterior, las Escuelas Normales o en las Facultades de Edu-
cación deberían enseñar a los maestros que se están formando como 
profesionales de niños y niñas indígenas, normatividad indígena, arti-



240

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

culación del proyecto de vida de la etnia, proyectos que beneficien a la 
comunidad, currículo y planes de estudio, incorporación de los maestros 
a semilleros de investigación, como lo muestran las siguientes afirma-
ciones, “A Los maestros indígenas que están formando como profesionales 
en las Escuelas Normales o Instituciones Superiores, se les debe hacer una 
inducción general de las leyes, decretos y resoluciones que hablan cómo 
tiene que ser la educación de los pueblos indígenas. Para que los maestros 
indígenas puedan enfocar su educación según las normas que rige el Esta-
do colombiano”; “Su proceso de enseñanza-aprendizaje debe articular con 
el proyecto de vida del pueblo Kogui”; “El proyecto de grado debe beneficiar 
la comunidad a la cual pertenece”; “La enseñanza debe estar enfocado en 
la educación intercultural, con énfasis en currículo y planes de estudio”; 
“Deben ser involucrados en conciencia para que puedan hacer parte del se-
millero de la investigación de educación propio de la etnia Kogui. Además, 
deben abrir un portal de la página web, para que puedan aportar artículos, 
proyectos entre otros para construir conocimiento del pueblo indígena”.

Reflexiones a manera de cierre
Además de lo expuesto, y escuchando las voces de los actores indíge-

nas, vale la pena enfatizar que en la educación del pueblo Kogui:

1. Existen necesidades de cualificación en el campo de la formación 
de los maestros koguis, especialmente desde la básica primaria, de tal 
manera que se atienda a todos los sectores de su población. Los mis-
mos ven en la educación una oportunidad de mejoramiento profesional 
y técnico. Los programas de educación básica y media no deben estar 
únicamente orientados hacia los niños y jóvenes sino también hacia sus 
padres, desde la creación de auténticas “escuelas para padres de familia” 
quienes serían activos cooperadores del proceso pedagógico de sus hijos.

2. En el caso de la etnia Kogui es importante orientar la educación a la 
formación profesional del estudiante en su respectivo campo de desem-
peño (maestro, agente de salud, promotor social, agente de producción, 
cabildante, gobernante).

3. La educación Kogui, igualmente, debe estar orientada hacia la con-
solidación de líneas laborales enmarcadas en el desarrollo interno de sus 
comunidades. Igualmente es importante apostarle a la educación etno-
cultural e intercultural, integrando los discursos entre pensamiento in-
dígena y mundo occidental-capitalista, de tal manera que se beneficien 



241

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

sus comunidades y resguardos, tan duramente golpeados por la violen-
cia de los grupos armados que han invadido sus territorios.

4. Es urgente establecer redes de apoyo e intercambio entre las ONG 
y grupos oficiales a nivel educativo, además del concurso de la empresa 
privada, de tal manera que se genere una adecuada interacción con la 
etnia Kogui, esto permitiría una articulación e interlocución entre uni-
versidades, organizaciones y las autoridades tradicionales koguis.

5. Se hace necesario crear un Fondo Nacional de Becas (o adecuar los 
Fondos existentes) e incentivos para que los koguis, se beneficie con un 
aporte para sostenimiento, manutención, pago de los costos académicos, 
financiación de proyectos de investigación que articulen estudiantes- co-
munidad y desarrollo de cursos propedéuticos de nivelación que permi-
tan el ingreso de todos los niños y jóvenes koguis, al sistema educativo 
en mejores condiciones de competencia en la sociedad occidental.

6. Se debe conceder reconocimiento y apoyo a los procesos de etnoe-
ducación y al proyecto denominado “Educación Propia entre los koguis”, 
el cual vienen desarrollando en ejercicio del principio de autonomía, 
condición para hacer efectivo el diálogo de saberes, el desarrollo y po-
sicionamiento de epistemologías y tradiciones propias de su cultura. La 
cosmovisión Kogui, es una fuente rica de sabiduría y conocimiento, que 
bien puede ser enseñada también en los centros de enseñanza de corte 
occidental y en los modelos clásicos que ha implementado el gobierno 
de Colombia.

7. Es igualmente urgente el fortalecimiento de la investigación en es-
pecial en el campo educativo, de tal manera que la propuesta de la etnia 
Kogui sea fortalecida con sentido social desde el ámbito de la formación 
para la vida, la convivencia y el desarrollo de su cultura, sus conocimien-
tos científicos, desde el valor sagrado de su cultura y su dignidad, en 
armonía con los mandatos constitucionales y al desarrollo de la sociedad 
civil actual. Lo anterior permitirá un trato justo y solidario con la cultura 
Kogui que siendo ancestral y raizal, ha sido marginada de las fuerzas 
decisorias de la sociedad contemporánea.

Por último, es en el marco de un SEIP, y las reivindicaciones de los 
pueblos indígenas por el derecho de sus derechos, que la sociedad, las 
Universidades, y los entes nacionales y territoriales deben superar los 
diagnósticos y asumir responsablemente las acciones reales que com-
batan el rezago educativo de esta etnia, producto del abandono y la et-
nofagia del Estado, en el entendido que es insuficiente la promulgación 



242

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

de leyes y decretos sin una voluntad cierta en cuanto a la asignación de 
recursos logísticos, financieros y humanos se refiere para la atención de 
una educación de calidad que los indígenas reclaman y merecen.



243

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Referencias bibliográficas

Agudelo, R. (SF). Indígenas Kogui. Misioneras Madre Laura. Colombia.
Arango, R., y Sánchez, E. (2004). Los Pueblos indígenas de Colombia en 
el umbral del nuevo milenio. Población, cultura y territorio: bases para 
el fortalecimiento social y económico de los pueblos indígenas. Departa-
mento Nacional de Planeación, Bogotá, Colombia, p. 356.
Castro, N. (2016). Proyecto La educación del pueblo indígena Kogui: 
una mirada intercultural y dialógica. Universidad de la Salle, Bogotá, 
Colombia.
Castro, N. (2018). La educación del pueblo indígena Kogui: una mira-
daintercultural y dialógica. Tesis doctoral, Universidad de la Salle, Bo-
gotá, Colombia.
Colombia aprende (2018). Qué es la escuela nueva. Recuperado de: 
http://www.colombiaaprende.edu.co/html/home/1592/article-94519.
html
Comisión Nacional de Trabajo y Concertación de la Educación para los 
Pueblos Indígenas (2013). Perfil del Sistema Educativo Indígena Propio. 
Colombia.
Consejo Regional Indígena del Cauca (2004). ¿Qué pasaría si la escue-
la…? 30 años de construcción de una educación propia. Programa de 
Educación Bilingüe Intercultural. Colombia, pp. 15-20.
Constitución Política Nacional de Colombia (1991). Presidencia de la 
República. Colombia.
CORPOMAGDALENA (2013). Ecosistema Fisiográfico de la Sierra Ne-
vada de Santa Marta.Recuperado de: http://www.corpamag.gov.co/in-
dex.php/es/informacion-ambiental/ecosistemas-fisiograficos/sierra-ne-
vada-de-santa-marta
Corte Constitucional (2010). Otorgamiento de cupos especiales para 
miembros de comunidades indígenas. Sentencia T-110/10. Recuperado 
de: http://www.corteconstitucional.gov.co/relatoria/2010/t-110-10.htm
Cortés, P. (2010). Educación Superior Indígena en Colombia. Centro 
Virtual de noticias de educación. Recuperado de: http://www.mineduca-
cion.gov.co/cvn/1665/w3-article-215581.html
Decreto 1142 de 1978. Educación para comunidades indígenas. Presi-
dencia de la República de Colombia.
Decreto 2277 de 1979. Estatuto docente: normas sobre el ejercicio de la 
profesión docente. Presidencia de la República de Colombia.



244

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Decreto 804 de 1995. Atención educativa para grupos étnicos. Ministe-
rio de Educación Nacional. Presidencia de la República de Colombia. 
Decreto 1396 de 1996. Creación de la Comisión de Derechos Humanos 
de los PueblosIndígenas y el Programa Especial de Atención a los Pue-
blos Indígenas. Ministerio del Interior. Colombia.
Decreto 1278 de 2002. Estatuto de Profesionalización Docente. Presi-
dencia de la República de Colombia.
Decreto 2582 de 2003. Reglas y mecanismos generales para la evalua-
ción del desempeño de los docentes y directivos docentes que laboran 
en los establecimientos educativos estatales. Presidencia de la República 
de Colombia.
Decreto 2406 de 2007. Creación de la Comisión Nacional de Trabajo y 
Concertación de la Educación para los Pueblos Indígenas. Presidencia 
de la República de Colombia
Decreto 1953 de 2014. Creación de un régimen especial con el fin de 
poner en funcionamiento los Territorios Indígenas respecto de la admi-
nistración de los sistemas propios de los pueblos indígenas. Presidencia 
de la República de Colombia.
Departamento Administrativo Nacional de Estadística (DANE) (2005). 
La visibilización estadística de los grupos étnicos colombianos. Bogotá, 
Colombia.
De Sousa, B. (2010). Descolonizar el saber reinventar el poder. Montevi-
deo, Uruguay: Ediciones Trilce.
Díaz-Couder, E. (2009). Multiculturalismo y educación. Cultura y re-
presentaciones sociales. Revista electrónica de ciencias sociales. (4) 7, 
México. Recuperado de: http://www.culturayrs.org.mx/revista/num7/
contenido.pdf
Directiva Ministerial Núm. 08 de 2003. Proceso de reorganización de 
entidades territoriales que atienden población indígena. Ministerio de 
Educación Nacional. Colombia.
Enciso, P. (2004). Estado del arte de la etnoeducación en Colombia con 
énfasis en política pública. Ministerio de Educación Nacional. Bogotá, 
Colombia.
Fundación Paz y Reconciliación (2015). Justicia interrumpida: Pa-
ramilitares en Colombia, presos privilegiados en Estados Unidos. 
Recuperado de: http://www.pares.com.co/paz-y-posconflicto/gru-
pos-armados-ilegales/bandas-criminales/el-fantasma-del-paramilitaris-
mo-recorre-la-sierra/



245

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Fundación Pro Sierra Nevada de Santa Marta (2009). Poblaciones y eco-
nomía, información. Recuperado de http://www.prosierra.org/?z=sie-
rra&za=mapa&sec=indigenas. Citada por el Observatorio del Programa 
Presidencial de Derechos Humanos y DIH (2009). Diagnóstico dela si-
tuación del pueblo indígena Kogui. Colombia.
Gil, F. (2015). Entrevista, núcleo educativo en Palmor. Sierra Nevada de 
Santa Marta. Colombia.
Gil, F. (2015). Ponencia: Proyecto Educativo Intercultural de la comuni-
dad Kogui de Mamarongo. Universidad Santo Tomás. Recuperado de: 
soda.ustadistancia.edu.
co/.../PONENCIA%20FRANCISCO%20GIL%20NACOGUI%2...
Gil, F. (2015). Propuesta de educación propio intercultural. ICETEX 
Fondo para las Comunidades Indígenas Álvaro Ulcué Chocué. Recupe-
rado de:https://www.icetex.gov.co/dnnpro5/enus/fondos/programases-
peciales/comunidadesind%C3%ADgenas.aspx
Hernández, E (2018). Educación para la Paz. Capítulo 09. La educación 
del pueblo indígena Kogui, en un contexto de procesos de paz. Citado 
por: Osorio Marta, Castro Nubia, pp. 148-170. 
Ley 089 de 1890. Que determina la manera cómo deben ser gobernados 
los salvajes que vayan reduciéndose a la vida civilizada. Congreso de la 
República de Colombia.
Ley 20 de 1974. Concordato y el Protocolo Final entre la República de 
Colombia y la Santa Sede. Congreso de la República de Colombia.
Ley 21 de 1991. Declaración de las Naciones Unidas sobre los Derechos 
de los pueblos Indígenas. Organización de Naciones Unidas.
Ley 115 de 1994. Ley general de educación. Congreso de la República de 
Colombia.
Ley 1381 de 2010. Reconocimiento, fomento, protección, uso, preserva-
ción y fortalecimiento de las lenguas de los grupos étnicos de Colombia 
y sobre sus derechos lingüísticos y los de sus hablantes. Congreso de la 
República de Colombia.
Molina, C. (2012). La autonomía educativa indígena en Colombia, Vni-
versitas (124), Bogotá, Colombia, pp. 261-292.
Ministerio de Educación Nacional (2008). El acceso de los pueblos in-
dígenas a la educación superior una apuesta de futuro. Universidad Au-
tónoma Indígena Intercultural, UAII, Bogotá, Colombia. Recuperado 
de http://www.mineducacion.gov.co/cvn/1665/articles-175893_archi-
vo_pdf4.pdf



246

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Ministerio de Educación Nacional (2008). Segundo Foro Internacional 
de Educación Superior Inclusiva, “un camino hacia el reconocimiento de 
la diversidad Étnica y Cultural”, Bogotá, Colombia.
Oficina de Naciones Unidas contra la Droga y el Delito (UNODC) 
(2015). Monitoreo de territorios afectados por cultivos ilícitos 2015. Bo-
gotá, Colombia.
Organización de las Naciones Unidas (2011). Foro Permanente para las 
Cuestiones Indígenas. Décimo período de sesiones. Nueva York, 16 a 27 
de mayo de 2011.
Organización Nacional Indígena de Colombia (1992). Nuestra estructu-
ra de gobierno propio. Recuperado de: http://www.onic.org.co/gobier-
no-propio
Perafán, C. (1993). Economía tradicional Kogui en proceso de cambio: 
Reporte de las Cuencas del San Miguel y el Garavito. Organización Go-
nawindúa Tayrona. Colombia.
Presidencia de la República de Colombia (2018). Acuerdo final para la 
terminación del conflicto y la construcción de una paz estable y durade-
ra. Recuperado de: http://www.alto
comisionadoparalapaz.gov.co/procesos-y- conversaciones/Documen-
tos%
20compartidos/24-11-2016NuevoAcuerdoFinal.pdf
Quintín, M. (SF). Los pensamientos del indio que se educó dentro de las 
selvas colombianas. Bogotá, Colombia: Funcol, p. 39.
Resolución 3454 de 1984. Creación del grupo de etnoeducación dentro 
del Ministerio de Educación Nacional. Ministerio de Educación Nacio-
nal. Colombia.
Resolución 9549 de 1986. Profesionalización de maestros indígenas. Mi-
nisterio de Educación Nacional. Colombia.
Rojas, A. (2011). Gobernar(se) en nombre de la cultura. Interculturali-
dad y educación para grupos étnicos en Colombia. Revista Colombiana 
de Antropología, 47 (2), pp. 173-198, ISSN: 0486-6525, Universidad de 
Cauca, Colombia.
Romero. F. (2002). La educación indígena en Colombia: referentes con-
ceptuales y socio históricos. Recuperado de: http://www.naya.org.ar/
congreso2002/ponencias/
fernando_romero_loaiza.htm
Sáenz, J. y Salamanca, R. (1987). La educación indígena en Colombia. 
Foro, (3) 53. Citando a  Jaramillo, J. (1982). Manual de Historia de Co-



247

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

lombia, Tomo 3, Colcultura, Bogotá, Colombia, pp. 219-337. 
Schmelkes, S. (2010). Indígenas rurales, migrantes, urbanos: una educa-
ción equivocada, otra educación posible. Pensamiento Iberoamericano. 
Presente y futuro de la educación iberoamericana. ISSN: 0212-0208 Ma-
drid: Agencia Española de Cooperación Internacional para el Desarro-
llo-Fundación Carolina.
Universidad Autónoma Indígena Intercultural (UAII) (2018). La Uni-
versidad Autónoma Indígena e Intercultural UAII. Un proceso para 
consolidar y cualificar la educación indígena y comunitaria en el marco 
de la interculturalidad. Recuperado de: https://www.cric-colombia.org/
portal/universidad-autonoma-indigena-intercultural-uaii/
Universidad de la Guajira (2018). Programa Licenciatura en Etnoedu-
cación. Recuperado de: http://facultades.uniguajira.edu.co/educacion/
index.php?option=com_content&view=category&id=43&Itemid=105
Universidad Mariana (2018). Programa Licenciatura en Etnoeducación. 
Recuperado de: http://www.umariana.edu.co/lic-etnoeducacion.html
Universidad Nacional de Colombia (2018). Programa especial para la 
admisión de bachilleres miembros de comunidades indígenas. Recupe-
rado de: http://www.admisiones.unal.
edu.co/pregrado/comunidades-indigenas/
Uribe, T. (1993). Geografía humana de Colombia: Sierra Nevada de San-
ta Marta y las tierras adyacentes. Nordeste indígena Tomo II. Bogotá, 
Colombia. ISBN: 958-9004-15-6. Colombia.



248

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

3. Escuela y educación sikiani: entre 
la tradición y las políticas públicas. 

El caso del resguardo wakoyo

 Magnolia Sanabria Rojas
Edwin Nelson Agudelo Blandón

Fabián Benavides Jiménez

Introducción
Este documento hace parte de los hallazgos del grupo de investigación 

Merawi: Subjetividades, Saberes y Territorios de la Universidad Pedagó-
gica Nacional de Colombia, y contribuye a la reflexión y propuestas de 
acción que interesan a la investigación internacional “Educación Intercul-
tural desde la voz de los actores” que lidera la Universidad de Guadalajara 
(México) y que convoca universidades de México, Guatemala, Venezuela, 
Chile, Colombia y Perú, con el objetivo de presentar la realidad educativa 
en el medio indígena de los países participantes, donde el concepto de es-
cuela es eje central de discusión para, entre otras, al finalizar esta actividad 
académica, elaborar un diagnóstico sobre las necesidades de formación de 
los diferentes agentes educativos de las escuelas primarias indígenas: do-
centes, directivos y padres de familia a partir de los saberes profesionales, 
disciplinares, curriculares y experienciales, con la finalidad de diseñar una 
propuesta de política pública de formación de maestros dirigida al desa-
rrollo de la educación intercultural bilingüe en los países participantes.

En este caso, la investigación se realizó con maestras y maestros indí-
genas del pueblo Sikuani, ubicado en el municipio Puerto Gaitán, en el 
Departamento del Meta – Colombia, en específico del resguardo Wako-
yo, algunos miembros de la comunidad y líderes.

Por tratarse de una investigación que aborda prácticas de sujetos en 
contexto que en su mayoría son indígenas Sikuani, el estudio se desarro-
lló dentro del paradigma interpretativo, apoyado en la etnografía, puesto 
que a través de ella se puede acceder y entender otro tipo de conoci-
miento, así como comprender una serie de dinámicas fundamentales de 
este pueblo indígena, permitiendo develar la estructura de pensamiento, 
la cual contiene relatos, acciones, que tienen como base su cultura y su 
tradición.

Se trató de un estudio de caso en tanto que buscó, por un lado, reco-
nocer las concepciones que los profesores tienen de la escuela. Y por el 



249

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

otro, reflexionar y construir discurso sobre lo que tejen los sujetos con 
ello.

La población con la cual se trabajó fue con 30 profesores indígenas 
Sikuani, la mayoría de ellos del Resguardo Wakoyo quienes se desem-
peñan como maestros de educación básica primaria. Algunos líderes y 
directivos escolares.

Como estrategia fundamental para la recolección de información se 
tuvo la salida de campo, la observación participante, registros, toma de 
notas y talleres.

La conversación o el diálogo de saberes: fue otro de los instrumentos 
utilizados, pues con los pueblos indígenas conversar es entendido como 
la oportunidad de activar la memoria viva de la cultura que está depo-
sitada y materializada en el cuerpo del sabedor (encargado de pensar y 
equilibrar la intersubjetividad de los seres que habitan en el cosmos). 
Para ello el preguntar y saberlo hacer en el marco del pensamiento in-
dígena y del contexto en donde se realiza la pregunta, es fundamental.

Resultados
Las formas de ser, saber y conocer en el contexto colombiano se esta-

blecieron, antes de la Constitución Política Nacional de 1991, bajo una 
concepción unívoca y excluyente que obedecía a unas directrices im-
puestas por los sectores dominantes quienes en su ejercicio de poder 
centralizaban las dinámicas culturales y las diversidades de pensamiento 
que existían desde tiempos ancestrales; de tal manera, la idea de un país 
con diversidad cultural y lingüística no tenía ningún tipo de reconoci-
miento ni aceptación, por el contrario, las diferencias eran inducidas a 
la homogenización por medio de prácticas educativas y religiosas segre-
gantes, como sucedió en Latinoamérica.

A partir de 1991 en la Constitución Política de Colombia se expre-
sa el carácter plural de la nación exhortando al reconocimiento, valo-
ración y protección de la diversidad étnica, esto se materializaba en el 
reconocimiento y protección de la diversidad cultural y a la diversidad 
lingüística; sin embargo, lo dicho allí dista de la realidad nacional, pues 
las prácticas hegemónicas siguen desconociendo las sociedades que han 
sido minorizadas como los pueblos indígenas y más aún en aspectos tan 
relevantes como la educación, desconociendo las particularidades y las 
necesidades de pueblos con cosmovisiones diferentes y otros saberes.

Gavilán (2011) plantea que el pensamiento occidental o con carac-



250

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

terísticas occidentales es netamente lineal, mientras que para el caso de 
los pueblos indígenas es una constante espiral. Así pues, en lo referido al 
pensamiento lineal se explica que es “altamente determinista, como tam-
bién reduccionista toda vez que descompone el total en pequeñas partes, 
reduciendo las interacciones entre ellas” (Gavilán, 2011:16) Por ende, 
este tipo de perspectiva no permite conocer en su totalidad las actitudes, 
los sentires, el comportamiento y las dinámicas culturales de los seres 
humanos. En contraposición, el autor aborda el concepto de pensamien-
to en espiral en el cual debido a la interacción de las partes que conectan 
el universo es como se presenta una armonía y un equilibrio, de tal ma-
nera que “el modelo en espiral permite generar y compartir conocimien-
to y experiencias colectivamente y en cada contexto tanto los individuos 
como el colectivo se desarrollan simultáneamente” (Gavilán, 2011:18).

Bajo una lógica dicotómica y en consonancia con lo planteado por 
Gavilán, Germán Zuluaga (2012) reconoce ciertas diferencias entre lo 
que se denomina el pensamiento occidental y el pensamiento tradicional 
de los pueblos indígenas, explicando que el sustento del conocimiento en 
occidente se basa en los principios de la modernidad y la concepción de 
que la razón está por sobre todas las cosas, es decir que se le da fuerza a 
la idea del papel fundamental de la razón para adquirir conocimiento. 
En contraste, se explica que los fundamentos cognitivos del pensamien-
to tradicional se establecen desde lo espiritual, entonces, los fenómenos 
intangibles, poco atendidos por occidente, en las lógicas ancestrales ad-
quieren una explicación válida la cual da cabida a pensar en lo que se de-
nomina pensamiento mítico que no se desliga del pensamiento racional, 
sino que se convierte en una de sus manifestaciones.

Por otra parte, Zuluaga (2012) continúa identificando que dentro de 
las lógicas occidentales se concibe la posibilidad de existencia del azar o 
la casualidad, lo cual, desde una perspectiva opuesta como la indígena, 
tiene un sentido diferente pues, la suerte no existe en tanto que todo 
lo que le acontece al ser humano es porque previamente se ha buscado 
o se ha venido llamando con el corazón, es una consecuencia de ello. 
Ahora bien, producto de los planteamientos positivistas, en occidente 
se ha pensado la condición del conocimiento desde la objetividad. Esto 
genera una distancia cortante entre el sujeto y su forma de acceder al 
conocimiento, empero, desde la visión tradicional lo objetivo existe y se 
da, pero no se puede dejar de lado la subjetividad y la forma de asumir 
el mundo desde unos sentires propios y con unas visiones arraigadas a 



251

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

los preconceptos. Lo anterior lleva a pensar, por un lado, en unas lógicas 
excluyentes en las cuales solo se conciben en una condición del saber, y 
por el otro, unas formas incluyentes que no desconocen las condiciones 
de conocimiento occidental sino que las tienen en cuenta y le aportan 
desde sus saberes y formas de ser-saber en el mundo.

En lo que concierne a los mecanismos para llegar al saber, en las epis-
temes occidentales este se comprende desde el entendimiento, mientras 
que, en lo tradicional, existe el entendimiento, pero también la memoria 
y la voluntad, lo cual se configura en función de ser y saber para así en-
sanchar las posibilidades únicas que implican las lógicas racionalistas. En 
lo que respecta a los métodos para construir y compartir conocimiento, 
desde la parte occidental se ha establecido la cátedra como práctica esen-
cial, no obstante, desde un saber opuesto, en el pensamiento ancestral se 
explica que bajo el ayuno, la vigilia, la abstinencia y la convivencia con el 
entorno, además de construir, se comparten los saberes en un ejercicio 
de colectividad y reciprocidad. De esto se infiere que las construccio-
nes sociales asumen un matiz diferente en cada pensamiento, pues en 
el primero se asume la experimentación como proceso constructivo del 
individuo, mientras que para la segunda, la experiencia constituye un 
eje fundamental en la construcción social. Una última dicotomía que se 
plantea es la de las finalidades del conocimiento la cual está enmarcada 
por las lógicas económicas de la nación, pues desde el panorama occi-
dental el fin del conocimiento es extrínseco ya que consiste en la relación 
estar-tener, sin embargo, en las ideas tradicionales se plantea la relación 
ser-vivir con la cual se invita a pensar en la finalidad intrínseca del co-
nocimiento humano.

En este escenario cotidiano, se hace imperante reflexionar acerca de 
cómo las prácticas occidentales y sus visiones de mundo no solo se han 
impuesto con respecto al ser y al conocer, sino que han determinado 
espacios y políticas para aprender y construirse dejando de lado la idea 
de una nación plural. En el ejercicio de reconocimiento de esos sabe-
res otros y la posibilidad de ponerlos en discusión con lo dictaminado 
arbitrariamente, se puede reconfigurar el escenario sesgado que se ha 
mantenido durante largos periodos de tiempo y en el cual se ha erigi-
do una brecha social discriminatoria entre los sectores dominantes y las 
subalternidades y pese a que la construcción epistemológica frente al 
concepto de educación o el de escuela parece estar predeterminado, es 
necesario escuchar a los actores que durante décadas han sido invisibili-



252

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

zados o excluidos pues, en sus saberes y sus concepciones se hace posible 
reconfigurar la lógica de una escuela unívoca que pretende encerrar el 
conocimiento en cuatro paredes y dictaminarlo con lo dicho por unos 
cuantos académicos, y pensarlo en términos puntuales de una escuela 
que es el territorio y unos saberes compartidos de la naturaleza a los 
abuelos, de los abuelos a los hijos y así sucesivamente.  

En razón a lo anterior, en el desarrollo de la investigación realizada 
con las maestras y los maestros indígenas Sikuani, respecto del concepto 
de escuela se encontraron dos posturas que parecen repelerse. Una dis-
cursiva, caracterizada por la repetición de concepciones ajenas que más 
bien parecieran necesitar la aprobación del mundo formal occidental 
entendida como un espacio del blanco y otra práctica que pareciera se-
guir invisibilizada, entendida como el fortalecimiento de las pedagogías 
propias, de los saberes propios.

3.1 La escuela como espacio o lugar de prácticas del blanco

En un taller desarrollado con los maestros, a propósito del concepto 
de escuela, ellos consideraron con claridad que es el lugar en el cual se 
desarrolla la actividad educativa, de ahí que hayan afirmado:

 “Para mi entender, la escuela es un espacio de formación 
donde el educando recibe una orientación para su vida dig-
na”23,
 “La escuela es un aula de aprendizaje de todos los conoci-
mientos y de dar buenos ejemplos a los estudiantes para que 
tenga buena disciplina para que sea líderes hacia el futuro.”
 “La escuela es un sitio de enseñanza donde uno recibe la 
formación.”
 “La escuela es donde el niño va a estudiar y va a aprender”.
 “La escuela es un espacio de formación de personas. Lugar 
de información de las diferentes actividades”.
 “Es un lugar de semillero de experiencia, conocimiento, ma-
nejo, disciplina, visión y misión”.
 “Es un lugar que fácilmente puede intervenir definir y suge-
rir y hasta aclara la mente”.
 “Es un lugar adecuado para manifestar, e intercambiar sobre 

23 Estas frases fueron expresadas por los maestros durante el taller “Pensemos la escuela” y se 
tomaron literalmente para ser analizadas en el contexto de la categoría concepto de escuela.



253

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

un tema que les preste atención y que se quiera conocer y 
dominar”.

Esta sencillez y humildad con que expresan sus ideas los maestros 
dan cuenta de la comprensión de la existencia de un espacio donde se 
van a realizar acciones referidas al aprender, al enseñar y al formar, apa-
rentemente, lejana de sus cosmovisiones, quienes al preguntarles por 
qué conciben esto, manifestaron casi por unanimidad, “porque esas son 
cosas del blanco y lo manda el Ministerio”, quedando nuevamente en 
evidencia la irrupción del mundo hegemónico oficial en el mudo de pue-
blos indígenas como el Sikuani.

Si bien antes se mencionó que a partir de 1991 en la carta magna se 
expresa el carácter plural de la nación exhortando al reconocimiento, va-
loración y protección de la diversidad étnica y que esta se materializa en 
el reconocimiento y protección de la diversidad cultural, se hace preciso 
para este documento ahondar en tal expresión, reconociendo que es la 
Constitución Política de 1991 en su artículo 67, la que define y plantea el 
desarrollo de la organización y la prestación de la educación formal en 
sus niveles preescolar, básica (primaria y secundaria) y media, no formal 
e informal, dirigida a niños y jóvenes en edad escolar, a adultos, a cam-
pesinos, a grupos étnicos, a personas con limitaciones físicas, sensoriales 
y psíquicas, con capacidades excepcionales y a personas que requieran 
rehabilitación social, permitiendo con esto el marco amplio para la Ley 
General de Educación Colombiana.

Esta Ley General de Educación 115 de 1994 (LGE, en adelante) in-
cluye en sus Fines y Objetivos (Artículo 5), el estudio y la comprensión 
crítica de la cultura nacional y de la diversidad étnica y cultural del país, 
como fundamento de la unidad nacional y de su identidad; ello lo ratifi-
ca de manera enfática en los lineamientos de educación para los grupos 
étnicos (Capítulo 3, Artículos 57 a 63), y que esta educación debe estar 
ligada al ambiente, al proceso productivo, al proceso social y cultural, 
con el debido respeto de las creencias y tradiciones de los diferentes gru-
pos étnicos (Artículo 55), entonces ¿por qué es otra distinta la realidad 
que se tiene?

Veinte y tres años después de ser promulgada la LGE, los esfuerzos 
para aclarar la concepción epistemológica, pedagógica y didáctica de la 
educación para las poblaciones (como lo señala el título III de la LGE), 
en especial para los pueblos indígenas, siguen siendo un reto, más aún 
con nuestras herencias del pensamiento occidental y en ese sentido po-



254

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

cas han sido las acciones realizadas a la fecha para asumir estos retos.
Pareciera que se ha instalado un obstáculo epistemológico, al decir de 

Bachelard (1987), entender la escuela y por tanto la educación que atien-
da la diferencia, que dialogue con otras formas de comprender y habitar 
los territorios y la vida. Este problema nos obliga como educadores a la 
búsqueda de alternativas pedagógicas, las cuales, sin que sea tan eviden-
te, ellos mismos han comenzado a resolver identificando la importancia 
de la educación propia en sus cotidianidades en el aula.

Los sistemas simbólicos o sea al mismo lenguaje en sí, se convierten 
en un obstáculo importante pues cada código, en este caso, trae consigo 
una sus formas de interpretar la realidad y en la escuela. Al menos en 
la Sikuani convergen dos sistemas el de este pueblo indígena y el de la 
sociedad mayoritaria. No obstante, no se puede percibir esto como un 
limitante general en los seres humanos o pensar concretamente en la 
conciencia o reducción a un sistema lingüístico, lo que sí se puede afir-
mar en términos de Bruner (1998) es que aquellas personas poco cons-
cientes del lenguaje que hablan resultan siendo víctimas de los sistemas 
de enseñanza de otras lenguas. De todas maneras, este limitante se su-
pera con el don metalingüístico que Brunner (1998) cita sobre las afir-
maciones de Jacobson, es decir: “la capacidad de volverse hacia nuestro 
propio lenguaje para examinar y transcender sus límites” (Bruner, 1998, 
37). Es aquí donde la escuela y la educación en lenguaje desempeñan un 
papel fundamental, así como la construcción que se hace de la realidad 
(incluyendo la escuela) a través de las herramientas de la cultura, pues, 
como dice Brunner, “la realidad se hace, no se encuentra” (Bruner, 1998, 
38). Desde allí la escuela debe convertirse en una herramienta para que 
los niños encuentren la forma cómo utilizar esas herramientas y así pues 
puedan construir su realidad.

3.2 La escuela como parte de la cotidianidad, de la vida

 “La escuela es el pasado, es presente, es el futuro. Es el reco-
rrido, de la formación del ser humano”24.
 “Es lo permanente, es el manejo y la convivencia humana y 
la naturaleza. Es tener el conocimiento de su misma Historia 
para conducir su pueblo. Mucho más”.

24 Estas frases fueron expresadas por los maestros durante el taller “Pensemos la escuela” y se 
tomaron literalmente para ser analizadas en el contexto de la categoría concepto de escuela.



255

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

 “Es la escuela donde se educa los niños donde se recibe la 
cultura de nosotros”.
 “Las selvas, selva o bosque muy importante porque en la 
escuela el indígena trabaja para tener su sustento, ir allá al 
monte a cazar sus animales, a recolectar sus frutas, ir allá a 
traer su medicina”.

Esto afirmaron algunos de los maestros en el marco de la concepción 
de escuela asumida por los maestros indígenas, y evidencian diversos as-
pectos que contrastan con las formas de comprensión occidental, como 
por ejemplo las formas de acceder al conocimiento que no solo se limi-
tan a las clases magistrales tal como se acostumbra en occidente, pues 
este tipo de saber deja de lado la experiencia que se adquiere al ser uno 
con la naturaleza, como se muestra al iniciar este apartado.

Un aspecto que se relaciona con la propuesta de Zuluaga (2012) se 
direcciona hacia las formas de acceder al conocimiento, pues, si bien es 
cierto, desde los supuestos en occidente se aprende a manera de experi-
mentación en el mundo de la academia para que estos sean válidos; en 
los saberes tradicionales por su parte, se aprende con la experiencia, es 
decir, se aprende del espacio que nos rodea, se aprende de los otros y con 
los otros.

Ahora bien, en cuanto a los actores implicados en la construcción 
de escuela, hay claridad en que toda la comunidad debe estar impli-
cada en este proceso, pues la labor de enseñanza no solo puede ser 
desarrollada por los maestros, sino que es la comunidad completa la 
que debe ayudar en la construcción de los horizontes institucionales. 
Por ello los maestros expresaron que el ejercicio educativo sobrepasa 
la labor docente y se convierte en un espacio de formación a partir de 
los saberes de toda la comunidad, por eso un docente comentaba en 
una entrevista realizada respecto de su concepto de escuela que, “en 
la escuela es donde aprendemos a formar para recibir conocimientos 
adquiridos a través con nuestro profesores, la comunidad y la familia 
para preparar hacia el futuro”25. En esta misma entrevista el maestro 
resalta la necesidad de que los médicos tradicionales estén haciendo 
parte de este proceso, pues a partir de sus consejos y sus saberes se 
logra una formación completa de los estudiantes, así pues, se piensa 

25 Expresión del maestro 1 durante una entrevista y se tomaron literalmente para ser analizadas 
en el contexto de la categoría concepto de escuela. (Dentro de la población sujeto de estudio 
serealizaron 5entrevistas y para proteger los nombres de estas personas, se denominaron: 
maestro 1, maestro 2, etc.)



256

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

la escuela como un lugar en el cual todos deben intervenir, por tal ra-
zón, cuando se le pregunta a uno de los docentes entrevistados si hay 
que invitar a los médicos tradicionales a la escuela, él afirma que, “sí, 
nosotros estamos ya este año… estamos solicitando uno… los médi-
cos que están por ahí y vienen en cada escuela puede estar durando…
puede estar trabajando una semana, para los niños es un aprendizaje 
hacia el futuro”26 es decir que más allá de los roles de los docentes y 
los padres, los médicos aportan sus saberes particulares en pro de las 
garantías futuras de los educandos.

En este sentido, se encontró que hay tres concepciones de escue-
la: la del maestro indígena quien manifiesta algunos conceptos como 
el caso del punto 1, es decir un lugar de prácticas de blanco en la 
cual se asumen, como lo señala Walsh (2010) un ejercicio de aparente 
mediación como ejercicio de interculturalidad meramente relacional, 
“la que hace referencia de forma más básica y general al contacto e 
intercambio entre culturas, es decir, entre personas, prácticas, sabe-
res, valores y tradiciones culturales distintas, los que podrían darse en 
condiciones de igualdad o desigualdad” (Walsh 2010, 2), que no tiene 
presente el contexto ni las interacciones que ello implica.

El segundo concepto de escuela es aquel en el que los maestros 
sienten la necesidad de apropiar la escuela y vincular los saberes en 
un ejercicio intercultural donde ambos, saber sikuani y saber blan-
co, pueden construir lógicas igualmente válidas, con un discurso in-
cluyente como el de los ejemplos arriba citados, es decir desde una 
idea de vinculación al sistema social mayoritario, es decir, desde una 
interculturalidad funcional (Walsh, 2010), desde el dialogo, la convi-
vencia pacífica y la tolerancia; pero es una construcción vertical, que 
busca reconocer la diferencia que invisibiliza el conflicto étnico y las 
dinámicas propias de la colonización para propiciar cierta estabilidad 
incluyente.

En este sentido, la comprensión de la llegada de la escuela, posee 
un matiz colonial evangelizador, pues como bien afirma uno de los 
docentes: “vino la evangelización, ya venían unos profesores contra-
tados por la misión católica, pero era con una meta de evangelizar al 
pueblo indígena y decían que no coman tal mico que eso parece un 

26 Expresión del maestro 3 durante una entrevista y se tomaron literalmente para ser analizadas 
en el contexto de la categoría concepto de escuela. (Dentro de la población sujeto de estudio se 
realizaron 5 entrevistas y para proteger los nombres de estas personas, se denominaron: maestro 
1, maestro 2, etc.)



257

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

humano, que por qué ese rezo de tal cosa, que eso ya es el diablo”27 de 
tal manera que detrás de las ideas que irrumpen en las dinámicas del 
pueblo, se hace evidente una invisibilización del pensamiento y de los 
patrones culturales de cada pueblo indígena, por ello los maestros y 
los miembros de la comunidad tienen claro de dónde viene la escue-
la, al respecto uno de los entrevistados aseveró: “la escuela llegó, la 
trajeron los wowai28, los wowai trajeron escuela, primero los wowai 
trajeron, ejercito trajeron, vinieron por acá primeramente”29  luego, es 
indiscutible que el concepto fue impuesto por el wowai, el blanco, en 
un espacio en donde era concebido el aprendizaje y el saber de otra 
manera.

En esta misma línea, desde la óptica de los padres de familia, la es-
cuela se asume como un lugar en el cual se van a mecanizar aspectos 
como la lectura y al escritura pero no debe estar fundamentada en un 
resultado cualitativo, esto se evidencia cuando se habla de su funcio-
nalidad y se comenta, “a mí me sacaron de una escuela, también yo 
creo que estaba en cuarto, para el pueblo indígena las notas como las 
dan las otras instituciones no tienen sentido…número tal…no, hasta 
que el padre no mire su hijo leer, escribir, él no valora ese conocimien-
to”30 de tal manera, más allá de pensar en la escuela como un lugar 
para la formación completa del estudiante, deviene en un lugar en el 
que se va a aprender español en las habilidades comunicativa de es-
critura y lectura. Otro aspecto relevante es que la configuración cuali-
tativa de los resultados no tiene mayor relevancia, pues lo importante 
es evidenciar que el niño aprendió la lengua dominante de la nación 
para poderse defender en contextos externos a su pueblo.

Sin embargo, lo que queda en evidencia es que para los actores de este 
pueblo indígena la escuela se debate entre las acciones ordenadas por el 
Estado, por el gobierno de turno y por las tradiciones ancestrales que les 
dan vida y sustento como pueblo, que dejan en evidencia la dificultad 
de poder construir una escuela intercultural que desde la perspectiva de 

27 Concepto del maestro 4 durante una entrevista y se tomaron literalmente para ser analizadas 
en el contexto de la categoría concepto de escuela. (Dentro de la población sujeto de estudio se 
realizaron 5 entrevistas y para proteger los nombres de estas personas, se denominaron: maestro 
1, maestro 2, etc.)

28 Wowai: (Sik.) Es el hombre blanco.
29 Expresión del maestro 2 durante una entrevista y se tomaron literalmente para ser analizadas 

en el contexto de la categoría concepto de escuela. (Dentro de la población sujeto de estudio se 
realizaron 5 entrevistas y para proteger los nombres de estas personas, se denominaron: maestro 
1, maestro 2, etc.)

30 Fragmento de una de las entrevistas a padres de familia. Para proteger la identidad de los sujetos 
de estudio, se les colocó un número a cada uno y esta corresponde a la entrevista a padre 2.



258

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

la propuesta de Walsh (2010), es decir que la interculturalidad se con-
vierta en “una herramienta, como un proceso y proyecto” (Walsh 2010, 
4) construido desde el seno de los indígenas, en este caso Sikuani, que
incluya sus formas de pensar, vivir y ser en el mundo, más allá de lo
que ya está instalado en la escuela: espacios académicos Sikuani a sa-
ber “Cultura Sikuani”, “lengua Sikuani”, se trata más bien de un proyecto
en construcción que requiere de la intervención de los miembros de la
comunidad como lo señaló uno de los maestros, un accionar político,
social, ético y epistémico de cara a la resignificación de la vida y que la
escuela comparte en consonancia con el contexto.

Reflexiones a manera de cierre
En el mestizo, el choque cultural con la matriz hegemónica es un acto 

civilizatorio que nos abandona al olvido de esas prácticas otras del dife-
rente. Estas acciones desde el mundo del wowai (como llaman los Sikua-
ni a los blancos) insisten, perpetúan la reanudación y compromiso con 
una política pública, con acciones de poder sobre los otros que nada tie-
ne que ver con la memoria ancestral, con la tradición cultural epistémica 
de los pueblos indígenas, con el reconocimiento del otros y los otros. 
Por eso para Latinoamérica asumir estas nociones desde el concepto de 
interculturalidad implica el reconocimiento del otro en el plano racional 
y sensorial, es decir, aceptar este concepto como constitutivo del hacer 
en nuestro continente obliga a producir análisis e interpretaciones de las 
realidades desde lugares ajenos a las narrativas oficiales en la medida en 
que reconoce el valor histórico, social, cultural, estético y epistémico de 
esas otras discursividades como campo de producción de nuevas subje-
tividades y nuevos saberes, que no niegan el pasado, sino que desde su 
reconocimiento, plantean otros niveles de interpretación de la realidad.

Reconfigurar el papel y concepto de escuela desde el hacernos visi-
bles socialmente en nuestras diferencias permite entender el entrama-
do de experiencias y vivencias que configuran sociedades que son en 
un mismo tiempo campesinas/ indígenas, indígenas, afrodescendientes, 
populares y en esa mismidad, que han sido obligadas a negarse por la 
vergüenza impuesta desde los discursos oficiales lo que se espera en la 
escuela entonces es un mestizaje decolonizador que obliga al reconoci-
miento de la diversidad y la interculturalidad, entonces no basta con la 
invención de la fábula del malo (el otro), es menester inventar/definir 
también al fabulado.



259

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

De esta manera, la interculturalidad como crítica a la cultura ma-
yoritaria y a la matriz civilizatoria de occidente, propicia pensar en la 
construcción de una ciudadanía intercultural diferencial que no entien-
da solo a los sujetos de derecho como seres individuales sino que por el 
contrario, comprenda que la vincularidad y relacionalidad entre comu-
nidad-naturaleza-cultura-individuo, obligan a plantear las formas como 
nos enseñaron desde las memorias silenciadas a relacionarnos con la 
naturaleza en donde los individuos inmersos en comunidades rurales, 
campesinas y populares agenciaban también formas de comunalidad, 
entendida esta como:

Una forma de nombrar y entender al colectivismo indio. Es más que 
un gusto por lo gregario, siendo en realidad un componente estructu-
ral de los pueblos indios. Es la lógica con la que funciona la estructura 
social y la forma en que se define y articula la vida social. La vida india 
se da en un territorio concreto, entendible, propio y apropiado simbó-
licamente, un territorio natural sacralizado, compuesto de gentes, natu-
raleza y fuerzas sobrenaturales que interactúan en él y cuyas relaciones 
están mediadas ritualmente y están fundadas y explicadas en mitos y 
otras narraciones. Este territorio es el ámbito de la comunidad, com-
puesta por familias interrelacionadas mediante lazos rituales y que cons-
truyen la vida comunitaria a partir de la reciprocidad como regla --que 
Alicia Barabas (2001b) ha categorizado como Ética del Don-- y la par-
ticipación, manifestadas en tres tipos de actividad: el trabajo, el poder 
y la fiesta, todos ellos de carácter comunal, organizados en función de 
lograr objetivos colectivos. Las relaciones a nivel familiar, interfamiliar 
e intercomunitario tienen a ambas (reciprocidad y participación) como 
sus características básicas, a partir de las cuales se construye lo colectivo 
en los tres niveles mediante el trabajo: trabajo en el ejercicio del poder, 
trabajo en la vida económica, trabajo en la cimentación festiva y ritual 
de la identidad. Tal es en síntesis la idea de la comunalidad: cuatro ele-
mentos centrales (territorio, trabajo, poder y fiestas comunales) que son 
atravesados por los demás elementos de la cultura (lengua, cosmovisión, 
religiosidad, conocimientos, tecnologías, etcétera) en un proceso cíclico 
permanente (Maldonado, 2004. 4).

La práctica de formación escolar y en particular el concepto que los 
maestros tienen de escuela no solamente evidencia una de las más im-
portantes concepciones forjadoras de conocimiento sino también refie-
ren formas de comunalidad y estilos de vida anclados en las epistemolo-



260

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

gías propias, en la ancestralidad, maneras de relacionarse con el mundo 
y la sociedad; adquiriendo así un compromiso ético con la vida. 

Es en las manos del maestro donde radica la mayor responsabilidad 
del proceso educativo; un maestro debe estar siempre comprometido 
con la vida; dentro de su actuar, el maestro es un investigador, no puede 
ser simplemente una persona que llega a la institución o comunidad en 
la cual trabaja a transmitir información y los maestros indígenas lo tie-
nen muy claro especialmente en su cotidiano actuar, solo que en función 
de dar cuenta a la norma, a todo aquello que implique una supervisión, 
priman los recuerdos y usos discursivos “oficiales”, no el empoderamien-
to de sus saberes y pedagogías propias, las cuales poco visibiliza y valora 
como acciones fundamentales en su quehacer pedagógico, esto es inter-
culturalización.

La interculturalidad para Latinoamérica debe ser entendida como un 
mecanismo que reconoce que en el hacer del otro, una manera diferente 
de vivir la vida, que busca tomar desde la interculturalización el prin-
cipio de encantamiento de mundo que fue anulado por la racionalidad 
moderna, es considerando al otro y los otros como interlocutores vá-
lidos, la característica del maestro indígena Sikuani. Esta es pues una 
muestra del ejercicio intercultural en el campo de la educación ¿y en la 
sociedad mayoritaria cuándo?



261

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Referencias Bibliográficas

Bachelard, G. (1987) La formación del espíritu científico. México: Edi-
torial Siglo XXI.
Bohm, D.(1996).On Dialogue. Edited by Lee Nichol. London, New York: 
Routledge.
Brunner, J. (1997) La educación puerta de la cultura. Visor. Madrid.
Brunner, J. (1998) Acción, pensamieno y lenguaje. Alianza Editorial. 
Madrid.
Constitución Política de Colombia. (1991) Segunda Edición. Legis.
Gavilán, V. (2011). El pensamiento en espiral: el pensamiento de los pue-
blos indígenas. Chile: Nuke Mapufôrlaget.
Maldonado, B. (2004). Autonomía y comunalidad india. Enfoques y 
propuestas desde Oaxaca. Centro INAH Oaxaca. Secretaría de Asuntos 
Indígenas del Gobierno del estado, Coalición de Maestros y Promotores 
Indígenas de Oaxaca, Centro de Encuentros y Diálogos Interculturales, 
Oaxaca, 2004.
Páez, R. (2011). Narración mítica: necesario tejido espiritual en la for-
mación de los niños. Revista Iberoamericana de Educación / Revista 
Ibero-americana de Educação. No. 54/5 – 10/01/11.   
Velasco H. y Díaz A. (1997). La lógica de la investigación etnográfica. 
Un modelo de trabajo para etnógrafos de la escuela. Madrid: Ed. Trotta
Zuluaga, G. (noviembre, 2012). Diversidad epistemológica y diálogo in-
tercultural. En Diálogo de Saberes, epistemología indígena e intercul-
turalización. Seminario llevado a cabo en la Universidad Pedagógica 
Nacional, Informe 2. Bogotá, octubre 2012 Colombia (Sin Publicación).



262

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

4. Una mirada histórica de la relación del
Estado nación chileno con los pueblos

originarios. El caso mapuche

Jorge Sir Cáceres 
Javier Huechuqueo Ancamil

Introducción
En América Latina las políticas públicas se han generado histórica-

mente desde el Estado nación respondiendo a las demandas de la eli-
te con un enfoque mono cultural que excluye los modos de vida de las 
comunidades que constituyen lo multicultural. Los pueblos indígenas 
de América Latina han experimentado las políticas de segregación, ho-
mogeneización, asimilación, integración y exclusión, y no obstante ello, 
mantienen vigentes sus demandas de justicia socioeconómicas y cultu-
rales centradas en la reivindicación de estas. En el contexto latinoameri-
cano la reflexión intercultural, como eje de una educación inclusiva, no 
se limita a un simple análisis teórico, sino que esta constituye la base de 
investigaciones asociadas a una práctica en relación con realidades con-
cretas, como es el caso de la elaboración de programas de educación, en 
las cuales el bilingüismo y la interculturalidad son los fundamentos de la 
práctica educativa (Montoya, 1990; Gasché, 1989, 1998, 1999; Godenzzi, 
1996). 

La interculturalidad busca construir relaciones pedagógicas y un diá-
logo en términos de igualdad, que articule de manera creativa los di-
versos conocimientos y los diferentes sistemas de valores. En América 
Latina la escuela oficial es tributaria del modelo occidental: desde el siglo 
XIX se institucionaliza paralelamente a la constitución de las repúblicas, 
y es a partir del siglo XX que la educación oficial y los programas de al-
fabetización impondrán sistemas de valores foráneos a las culturas indí-
genas. A pesar de la resistencia cultural y la represión que provocaron, el 
occidente impuso su visión de mundo, su lengua y su cultura. (Montoya, 
1990, 1998; Marín, 1992, 1994; Ugarteche, 1999). La educación a partir 
de la reflexión intercultural y bilingüe constituye el vehículo a través del 
cual se expresa la canalización de la defensa de estos derechos en África, 
Asia, Oceanía, Europa, América del Norte y algunos países de Améri-
ca Latina. (Lipka, J. & Stairs, A.; Rostowski, J., 1973; Teasdale, 1999). 
Es importante destacar que la educación intercultural bilingüe, EIB, ha 



263

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

ganado espacios en los últimos años en América Latina. Desde sus prin-
cipios, como ensayo modesto de parte de los misioneros, con folletos y 
abecedarios mimeografiados, hasta su modalidad oficial al interior de 
los sistemas educativos de los Estados. Este camino ha sido posible gra-
cias a las luchas de las organizaciones indígenas y al apoyo externo de las 
Agencias de Cooperación, de los Bancos Multilaterales y de las ONG. Las 
innovaciones que tienen más impacto e influyen también en los sistemas 
nacionales son las siguientes: el papel preponderante de la comunidad y 
de sus saberes, lo que lleva a un currículo más pertinente y con mayor 
preponderancia en la dinamización de la comunidad y en el creciente rol 
atribuido a las comunidades lingüísticas en la administración de la edu-
cación, preludio a una descentralización y/o autonomía regional y local; 
la adopción de nuevas didácticas y trabajos de aula en sintonía con una 
Pedagogía de Reforma, apoyada por el desarrollo de nuevos materiales y 
un enfoque constructivista.

En la Declaración de Temoaya del Segundo Encuentro Continental 
de Pueblos Indígenas, realizado en 1993 en el Estado de México, se men-
ciona que la educación en territorios indígenas debe tener como base la 
filosofía y opinión de la gente indígena, reclamando a los Estados-nación 
apoyar la instrucción indígena en sus propios idiomas, cosmovisión y de 
igual manera en el Primer Encuentro Internacional de la Participación 
Social en Educación del Abya Yala, efectuado en Cochabamba, Bolivia, 
en octubre del 2008, entre otros aspectos se acordó impulsar como políti-
ca de Estado el desarrollo de la educación intracultural intercultural plu-
rilingüe en los pueblos indígenas y no indígenas del Abya Yala; así como 
conformar los órganos de participación social en educación de acuerdo 
a sus formas propias de organización social, territorial y contexto cultu-
ral de los países que lo forman, además recuperar, potenciar y replicar 
las experiencias nacionales e internacionales de educación intercultural 
bilingüe de los pueblos, naciones y nacionalidades indígenas originarias 
como base para el desarrollo de la EIB del Abya Yala. Machaca (2012). En 
México se les ha denominado como sabiduría popular, saber local, folklo-
re, ciencia indígena De Gortari, (1963), ciencias nativas Cardona, (1985), 
conocimiento campesino Toledo, (1994), sistemas de conocimiento tradi-
cional Seminario Internacional, (1996) o sistemas de saberes indígenas 
Argueta, (1997; Argueta et al., 2002). En otras latitudes se les ha llama-
do ciencia de lo concreto Lévi-Strauss, (1972: 11), conocimiento popular, 
ciencia del pueblo Fals Borda, (1981 y 1987), ciencia emergente y más re-



264

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

cientemente epistemologías locales o epistemologías alternativas Descola 
y Palsson, (2001: 24); Hviding, (2001: 198). En la literatura anglosajona 
se les ha denominado Local and indigenous knowledge systems (LINKS, 
2005) y Non western knowledge. En los textos sobre temas ambientales 
se les denomina: conocimiento ecológico tradicional, conocimiento am-
biental y Traditional ecological knowledge Johnson, (1992). En el ámbito 
de la medicina, medicina indígena, medicina tradicional, medicina her-
bolaria, Non western medicine, Folk medicine (Foster, 1953) y en la agri-
cultura conocimiento campesino, saberes agrícolas locales, conocimiento 
tecnoproductivo campesino Díaz et al., (2004: 59), persistiendo la idea de 
su lejanía con lo racional científicamente demostrable. La Declaración 
de Budapest ICSU-UNESCO (1999) llama a preservar y promover el pa-
trimonio y saber cultural ancestral, sugiriendo a los Estados nacionales 
el reconocimiento de dichos saberes tradicionales.

Las sociedades latinoamericanas se han caracterizado por ser desinte-
gradas y fragmentadas por la persistencia de la pobreza y la desigualdad 
de la distribución de los ingresos, lo que genera altos índices de exclu-
sión, como señala Tedesco (2004) por las tendencias de la nueva econo-
mía y su impacto en las desigualdades y en la segmentación cultural de la 
población. Estas desigualdades, en función del origen socioeconómico, 
son significativas en América Latina y están relacionadas, además, con la 
pertenencia una zona rural o a un pueblo indígena, situando a un por-
centaje alto de la población como vulnerable. CEPAL (1998).

Es así como los niños pertenecientes a pueblos originarios se encuen-
tran en situación de desigualdad educativa y social, se ubican en zonas 
rurales o aisladas con mayores indicadores de pobreza y son objeto de 
discriminación. Los índices de repitencia, de deserción y de analfabetis-
mo son mayores en los pueblos originarios, aun cuando en los últimos 
años se ha avanzado en la educación intercultural y bilingüe, siendo la 
inclusión en educación un medio para una mayor equidad y el desa-
rrollo de sociedades inclusivas y democráticas Ainscow (2004) que se 
lograrían, según el Informe de Educación para Todos UNESCO (2005) 
en base a tres elementos: el respeto de los derechos de las personas, la 
equidad en el acceso y la pertinencia de la educación. 

Es por eso que el desarrollo de la EIB en los países latinoamerica-
nos se ha profundizado en los últimos veinte años mediante diversas 
experiencias e implementando distintas estrategias y metodologías de 
aprendizaje. Los avances más importantes los encontramos en aquellos 



265

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

países en que la población indígena ha cobrado mayor relevancia por 
la mayor cantidad de personas indígenas que comprometen a un sector 
significativo de la población total, como es el caso de Guatemala, Perú 
y Bolivia, CEPAL (2010). Uno de los cambios más significativos que ha 
experimentado la sociedad contemporánea es la irrupción de las iden-
tidades que tradicionalmente estuvieron subsumidas por los discursos 
dominantes, pero que aún es compleja y distante en la cotidianidad de la 
escuela que discrimina y excluye. 

Bello (2014) nos señala que a partir de la década pasada en nuestro 
país comienzan a visibilizarse y a aumentar las demandas de los pueblos 
originarios, lo que replantea el repensar los mecanismos de inclusión 
de los actores sociales marginados por el modelo de sociedad homogé-
nea del Estado nación chileno. Es así como a partir del año 2001, con el 
compromiso de la Comisión de Reconocimiento y Verdad Histórica, se 
busca avanzar hacia soluciones planteadas por los pueblos originarios y, 
en especial, del pueblo mapuche.

Entre las demandas más sentidas manifestadas desde las moviliza-
ciones de estos pueblos destacamos dos grandes dimensiones: una de 
carácter socio-económica relacionada con mejorías en vivienda, sa-
lud, educación y tierras, y la otra enmarcada en demandas de respeto 
a su identidad étnica, a sus lenguas y a sus particulares cosmovisiones 
(Foerster y Vergara, 2000). Para que el cambio sea efectivo se requieren 
varias acciones. Parafraseando al consejero José Llancapan Callfucura 
en el Debate Nacional de los Pueblos Indígenas 2006, señalar que es res-
ponsabilidad del Estado y de la sociedad chilena en su conjunto esta-
blecer una nueva relación de entendimiento y de reciprocidad entre las 
organizaciones de la sociedad civil para establecer puentes de respeto y 
conocimiento mutuos. Así, un proyecto de sociedad intercultural debe, 
primero, incluir a los excluidos de la identidad nacional y resignificar los 
espacios públicos de la sociedad civil en donde converjan la diversidad y 
la pluralidad de visiones de mundo Tubino (2004).

En el documento Informe de Comisión Asesora, Propuesta para la 
Generación Participativa de una Política Indígena Urbana, de 2006, des-
tacamos la inclusión de fundamentos relevantes en el transitar hacia el 
tratamiento de la diversidad: a) Derecho a la Identidad, establecido en la 
Ley Nº 19.253 desde el año 1993, en que el Estado reconoce a las etnias 
que existen en el territorio nacional; b) Derecho a la Diversidad, en que 
el Estado y la sociedad deben respetar, proteger y promover el desarrollo 



266

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

de los indígenas, estableciendo normativas para la protección de sus cul-
turas y sus particulares expresiones, y que son patrimonio común de los 
chilenos y chilenas; c) Derecho a la Participación, establecida en la Ley 
19.253, Ley Indígena en que el Estado deberá asegurar la participación 
de los indígenas en todos los ámbitos que tengan relación con ellos, es 
decir, potenciar las políticas públicas tendientes a igualar las oportuni-
dades de participación de los pueblos indígenas con y en la sociedad; d) 
Derecho a la Autogestión: en tanto pertenecientes a los grupos indígenas 
reconocidos por el Estado, tienen el derecho de orientarse hacia el desa-
rrollo económico, social y cultural, de practicar , manifestar sus modos 
culturales, de enseñar sus lenguas, ceremonias y ritos en sus espacios y 
contextos rurales y urbanos; e) Derecho a la Reparación, establecido en 
la Comisión Verdad Histórica y Nuevo Trato, en que se pretende dis-
tanciar a los pueblos indígenas de la discriminación y despojo histórico 
perpetuado por el Estado y la sociedad chilena, relevando el sentido del 
principio de inclusión para que estos puedan llagar a convivir en un am-
biente libre de discriminación.

Las políticas públicas y sus acciones tienen como objetivo ser aplica-
das por parte del Estado y sus entidades teniendo en cuenta los elemen-
tos de identidad y modos culturales de los pueblos indígenas sumidos 
en una situación agobiante de pobreza y marginalidad, producto de los 
conflictos experimentados en su relación con los gobiernos y con el Es-
tado chileno a través de su historia. En el Informe de Comisión Asesora 
(2006). Caro (1997), citando a Herkovits y Grebe se establece que en 
todas las sociedades los niños deben y necesitan capacitarse para vivir en 
sociedad de acuerdo a las normas establecidas por esta. 

La familia mapuche genera un espacio caracterizado por el habla, la 
lengua materna o el castellano, que es la portadora de los significantes y 
significados del conocimiento y de los saberes culturales de la herencia 
social del grupo al cual se pertenece y que los padres pretenden ense-
ñar a los niños como los valores y las tradiciones que acompañarán a 
estos en su vida personal, familiar y comunitaria, en la construcción de 
identidad, sentido de pertenencia, memoria histórica y transmisión de 
conocimientos.

Los pueblos indígenas de América Latina que han experimentado 
las políticas de segregación, homogeneización, integración y exclu-
sión, mantienen vigentes sus demandas socio económicas y culturales 
centradas en la representación de la interculturalidad, por constituir 



267

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

la herramienta defensora de los derechos adquiridos por los pueblos 
originarios latinoamericanos (Lipka, J& Stairs, A.; Rostowsky,J., 1973; 
Teasdale,1999). Los procesos de democratización de los ochenta y de 
los noventa favorecen el fortalecimiento de las demandas indígenas que 
no fueron tomadas en cuenta en las décadas anteriores por la situación 
política que afectaba a la región.

El proceso de las relaciones interculturales significa un esta-
do de relaciones tensionantes entre/con el otro; la educación 
intercultural implica asumir esta tensión y contribuir a la 
identidad del otro por medio del reconocimiento de él, no 
asimilando, sino que integrando procesos culturales”. (López 
,2007:.4)

4.1 Construcción homogénea del Estado nación chileno

Chile se ha desarrollado históricamente desde la homogeneidad cul-
tural, marginando a indígenas y a grupos populares de la vida social y 
cultural y que a partir del siglo XIX se constituye como un Estado mo-
derno, creando para ello una férrea y sólida identidad uniforme que nos 
caracterice como nación para sí alcanzar el desarrollo. Bengoa (2008) 
Los dos siglos de vida independiente han reafirmado la idea de unifor-
midad bajo un discurso político que no reconoce la diversidad cultural.

El sistema educativo chileno se caracterizó, hasta la década de los no-
venta, por su concepción homogeneizadora, aunque el discurso oficial 
planteaba la flexibilidad y adecuación curricular hacia los estudiantes. 
Hevia (2012) ha dejado en claro que la identidad nacional está com-
puesta por diversas comunidades culturales que se han desarrollado en 
contextos históricos y geográficos diversos y que tensiona el sustento de 
que en Chile solamente existe una solo nación: la chilena. Constitución 
Política de Chile, 1980.

El Estado chileno ha promovido normativas jurídicas en resguardo de 
las culturas de los pueblos originarios al interior del territorio nacional. 
La Ley Nº 19.253 es un instrumento de real significación para el desarro-
llo y pervivencia de estas culturas. La creación de CONADI, Corpora-
ción Nacional de Desarrollo Indígena, como institución permanente del 
Estado, es un avance valorable en la promoción de políticas educativas 
hacia los pueblos originarios. La Ley Nº19.253 en el Título IV, Artículo 
28 se explicita :a) El uso y conservación de los idiomas indígenas, junto 



268

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

al español en las áreas de alta densidad indígena; b) El establecimiento 
en el sistema escolar nacional de una unidad programática que posibilite 
a los educandos a acceder a un conocimiento adecuado de las culturas e 
idiomas indígenas y que los capacite para valorarlos positivamente; c) La 
promoción y el establecimiento de cátedras de historia, cultura e idiomas 
indígenas en la enseñanza superior; d) La promoción de expresiones ar-
tísticas y culturales y la protección del patrimonio arquitectónico, cultu-
ral e histórico indígena.

Si bien es cierto que en el momento en que se promulgó la institucio-
nalidad indigenista vigente en Chile, Ley Nº 19253 o Ley Indígena, se 
presentó un ambiente favorable a las demandas históricas de este sector, 
entre ellas las del acceso a un tipo de educación pertinente, la carencia 
de políticas coherentes sostenidas en el largo plazo ha impedido, hasta 
la actualidad –salvo excepciones muy específicas– el surgimiento de un 
marco eficaz de EIB. En este sentido, a las buenas intenciones de ciertos 
marcos regulatorios y de personas e instituciones puntuales, se contra-
pone la persistencia de un modelo de Estado homogéneo en el que la 
diversidad étnica y cultural es mirada con sospecha y recelo, e incluso 
como un elemento antagónico del sentir nacional.

En las primeras décadas del siglo XX surge en América Latina un 
pensamiento que postula que la escuela debe ser concebida como inter-
mediaria del cambio social en la región. En el contexto latinoamericano 
la reflexión intercultural va más allá de una mirada teórica, puesto que 
constituye la base de investigaciones sociales, multidisciplinarias e inter-
disciplinarias, asociadas a las prácticas efectivas de elaboración de pro-
gramas en el tratamiento de la diversidad cultural sean los fundamentos 
del quehacer educativo al interior de las aulas de nuestras escuelas. La 
inclusión de saberes de los niños y niñas mapuche de contextos comuni-
tarios rurales podría representar, a futuro, una contribución significativa 
en el desarrollo de políticas educativas que propendan al establecimien-
to efectivo de la interculturalidad en las escuelas con población escolar 
indígena. En Chile, la Dra. Nolfa Ibáñez es precisa en su planteamiento:

Entendemos la diversidad como la consecuencia de modos 
distintos de construir significados que dan lugar a una visión 
de mundo en algunos o en muchos sentidos, no mejor o peor 
sino sólo diferente, que se constituye en el lenguaje según el 
modo de convivencia propio de cada cultura (2004:61). 

La memoria familiar y comunitaria ha permitido la formación de las 



269

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

personas desde los saberes y conocimientos culturales mapuche Quila-
queo, Quintrequeo, Catriñir, Llanquinao (2014).

4.2 Modos culturales del pueblo mapuche

El pueblo mapuche corresponde a una de las etnias que el Estado de 
Chile reconoce como población originaria en el territorio nacional, la 
que posee diversas características culturales, siendo el pueblo originario 
de Chile que en la actualidad tiene una densidad poblacional mayor a 
la de otras etnias reconocidas en la Ley Nº 19.253. Como tal la cultura 
mapuche se funda en valores ancestrales y espirituales en su relación con 
la tierra y el medio. Ello a través de una estructura social tradicional, 
una cosmovisión que pone al centro al Wall Mapu (universo-territorio) y 
como producto de ello el nacimiento del mapuche (hombre de la tierra), 
donde podemos señalar que existe una concepción integral, holística, de 
este pueblo con el universo. 

Es así que la familia mapuche genera un espacio normativo, caracte-
rizado por códigos verbales y no verbales usados por los padres, quienes 
pretenden enseñar valores y tradiciones culturales situadas y que acom-
pañarán al niño en su vida personal, familiar y comunitaria. Estos apren-
dizajes se establecen en relación con hechos concretos, los que se repiten 
muchas veces hasta que el niño aprende.

En los aprendizajes de los niños están presentes las metáforas o mora-
lejas que en base a los mecanismos culturales se van reproduciendo. La 
formación de los niños implica a ambos padres, aunque habitualmente, 
es la madre la que permanece más tiempo con sus hijos en tanto que el 
padre entrega conocimientos y aprueba o desaprueba conductas. Este 
proceso de aprendizaje incluye a otros miembros de la familia, básica-
mente a patriparientes, posibilitado por la temprana incorporación del 
niño en las actividades cotidianas familiares y comunitarias, proceso en 
que aprende a través de la observación y de la imitación de lo que sus 
padres hacen. Los niños juegan mientras trabajas y trabajan mientras 
juegan y asumen, mientras juegan, tareas comunitarias. Coincidimos 
con Mauss (1979) en que los imaginarios sociales son referencias espe-
cíficas en el vasto sistema simbólico que produce toda colectividad y a 
través del cual ella se percibe, se divide y elabora sus finalidades y, de 
este modo, mediante estos imaginarios sociales una colectividad estable-
ce su identidad por la incorporación de creencias comunes. Para Schültz 



270

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

(1973) la construcción de lo social pasa por la relación intersubjetiva, 
la que es posible en el acto de comprensión de un espacio y tiempo de-
terminados. Dicha comprensión se hace posible por el accionar en un 
mundo cotidiano preexistente en el que crecen y se desarrollan las perso-
nas, los niños en este caso, construyendo la realidad de su contexto. Esta 
realidad la componen, en los primeros años de vida, el ámbito familiar y 
educativo, asumidos como interacciones sociales en las que se constru-
yen los significados y los sentidos.

Parafraseando a Geertz señalamos que el ser humano es un animal 
inserto en tramas de significación, y la cultura es esa urdimbre, ese con-
junto de enlaces que constituyen el horizonte de significados a partir 
del cual nos movemos y existimos (:58). Rodríguez y Miranda (2001: 
79) nos aproximan al concepto de cosmovisión, “es una abstracción
que enseña los aspectos más primarios y fundamentales en los cua-
les descansa la historia de la propia sociedad: la creación del mundo,
el hombre y la comunidad; el origen de los elementos. Este acervo, se
constituye en un modelo arquetípico del universo, elaborado y recrea-
do colectivamente a través de un complejo de creencias que hunde ge-
neralmente sus raíces en el mito, el que es actualizado muchas veces
por el rito”.

El pueblo mapuche ha experimentado un proceso migratorio que 
implica estrategias adaptativas en el nuevo medio en el que se inserta, 
vivenciando un proceso constante de aculturación, el que ha afecta-
do su identidad étnica puesto que las nuevas generaciones nacen y se 
desarrollan en el ámbito urbano y no rural, como sus ancestros. En el 
desarrollo de adaptación se funden lo propio y lo ajeno y, de este modo, 
surge el redescubrimiento y valoración de lo ancestral, de sus saberes 
culturales y, como antítesis, la cercanía y aprecios por manifestaciones 
culturales ajenas a su comunidad de origen produciéndose, también, 
una fusión entre ambas posibilidades. Sacristán (1998:101) nos indi-
ca, “El habitus produce acciones y reproduce prácticas porque el esque-
ma generado históricamente asegura se presencia en el futuro a través 
de formas de percibir, de pensar, de hacer y de sentir. Una vez asumido 
el habitus tiene más fuerza que cualquier norma formal porque ha sido 
interiorizado, y gracias a ello la reproducción de la práctica pasa inadver-
tida”. En palabras de Castel citado por Sacristán (op.cit), “La identidad se 
está convirtiendo en la principal, y a veces la única, fuente de significado 
en un periodo caracterizado por una amplia desestructuración de las or-



271

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

ganizaciones, deslegitimación de instituciones, desaparición de los princi-
pales movimientos sociales y expresiones culturales efímeras” (:238).

En el mundo mapuche resulta relevante la adquisición del saber y 
el conocimiento que se expresan en el Rakiduam (pensamiento) y el 
Kimun (sabiduría). Son estos dos elementos que permiten hablar de 
una estructura cultural mayor, el Icrofil Mogñen, concepto difícil de 
traducir en el mundo occidental, pero en su etimología se distinguen 
tres partes: Icro que indica totalidad sin exclusión, Fil que señala la 
integridad sin fracción y la Mogñen que se refiere a la vida y todo lo 
viviente, por lo tanto podríamos decir que el Icrofil Mogñen se refiere 
al conjunto del mundo viviente, insistiendo en su unidad. “para nues-
tras comunidades, este concepto es al mismo tiempo la biodiversidad, así 
el concepto es el medioambiente en lo occidental comprendiendo en sus 
dimensiones físicas, sociales y culturales, ya que, nosotros los Mapuche 
nos consideramos parte de toda la naturaleza que nos rodea…” Curivil 
(2009).

La concepción integral que mantiene el hombre con la tierra es pro-
ducto, principalmente, de una tradición oral relevante fundada a través 
del idioma “mapudungun” o “mapuchedungun” (lengua del hombre de 
la tierra) y que se transforma en el eje fundamental bajo el cual este 
pueblo mantiene, desde su memoria histórica, sus específicos y singu-
lares modos culturales. Es pertinente señalar que el pueblo mapuche es 
poseedor en la actualidad de una riqueza cultural material importan-
te, reflejada en la textilería, orfebrería, alfarería, la producción agraria, 
un patrimonio ceremonial y espiritual que permanece hasta el día de 
hoy, contenido en un patrimonio cultural vivo expresado por kimches 
(sabios mapuches), poetas y lingüistas que configuran y reconfiguran 
constantemente unos modos culturales que se manifiestan en los espa-
cios en que este pueblo está presente.

La Oralidad primaria Ong (1996:20) es descrita como la oralidad de 
una cultura que carece de todo conocimiento de la escritura o de la im-
presión, constituyó la única forma de comunicación de las culturas de 
pueblos originarios de nuestro país para la reproducción, enseñanza y 
el aprendizaje de sus saberes comunitarios, en tanto sujetos como asi-
mismo en tanto colectivo. Todorow (1998) señala que el lenguaje solo 
existe por el otro, no solo porque uno siempre se dirige a alguien sino 
también en la medida que permite evocar a un tercero ausente. La va-
lidación de dichos saberes en estas culturas ágrafas la encontramos en 



272

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

personas especializadas en su conservación como los/as ancianos/as, por 
lo que resulta relevante, además, saber quién las dice y cuál es el men-
saje que desea entregar adquiriendo así importancia y sentido de ser en 
el contexto en que estas se utilicen. Las palabras, en las culturas orales, 
evocan el mundo que se está viviendo estando cargadas de sentidos y 
cuenta con metodologías de aprendizaje particulares, parafraseando a 
Ong (1996:18) que nos indica que los sujetos pertenecientes a culturas 
originarias sinescritura aprenden mucho, tienen sabiduría y la practican, 
pero no la estudian.

Entonces, la formación de la persona, AzChe, contiene prácticas pro-
pias de educar bajo preceptos éticos, morales, creencias y prácticas pro-
pias que se desarrollan al interior del lof, comunidad mapuche. Entre 
los métodos se encuentra: a) - alkütun, el aprender sabiendo escuchar; 
b) - azkintun, el aprender sabiendo observar; c) - kimkantun, aprender a
aprender en un contexto situado; d) – pepilkantun, la puesta en práctica
de lo aprendido y que incidirá en su desarrollo posterior en el ngüne-
duamün que es la capacidad para darse cuenta sobre su accionar cotidia-
no y el rakiduamün que es la capacidad de pensamiento autónomo, prác-
ticas que constituyen saberes y conocimientos que son los fundamentos
epistemológicos situados de la cultura mapuche.

4.3 Saberes educativos mapuche

¿Qué es un saber? Savater (1997:49) lo concibe como la habilidad de 
aprender un plan de enseñanza bien elaborado y que posibilita otros sa-
beres sean estos cerrados o abiertos. Esta definición humana del con-
cepto de saber permite explorar los saberes del mundo indígena y los 
conocimientos culturales occidentales. La pregunta que sigue es ¿qué es 
un saber indígena? Los saberes y conocimientos indígenas han sido de-
nominados como saberes populares por Friedberg (1999), constituidos 
por un corpus de conocimientos basados en las concepciones que cada 
comunidad tiene de las personas y situadas en un contexto de tiempo y 
espacio en que los saberes populares se mantienen en las prácticas téc-
nicas y también sociales y su eficacia depende de las relaciones entre las 
personas que participan, Friedberg (1999:9). Estos saberes no son estáti-
cos y se construyen y modifican dependiendo de los contextos en donde 
Kusch (1977:31) sostiene que el saber no es el de una realidad construida 
por objetos, sino llena de movimientos o aconteceres.



273

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Los saberes indígenas se entienden como holístico, subjetivo y ex-
perimencial. Por estas características no son tomados en cuenta ni re-
conocidos por la ciencia occidental aduciendo carencia de método. Sin 
embargo, desde la mirada indígena, en base al discurso sobre saberes y 
conocimientos propios, se articula una perspectiva coincidente con su 
realidad social al ser construida por hechos socio-históricos de su co-
munidad. El concepto de cultura, en un tiempo no lejano, se entendía 
como algo firme y definido por las certezas de occidente con respecto a 
lo que era ya lo que no era Geertz (1996), en cambio para Simard (1988) 
los problemas de interacción cultural entre occidente y las culturas in-
dígenas serían partir de su ciencia objetiva, y plantea como discurso ex-
perimental aquello de lo que se puede hablar en una práctica discursiva, 
específicamente el campo que está constituido por diferentes objetos que 
adquirirán o no un estatuto científico, por lo que no existiría saber sin 
una práctica discursiva definida.

El conocimiento científico no constituye todo el saber Lyotar 
(1994:55) porque siempre ha estado en conflicto con otro tipo de saber 
que él denomina saber narrativo y que el entendimiento de estos saberes 
indígenas no es obstáculo para la interacción de unos y otros, en donde 
“no se puede, pues, considerar la existencia ni el valor de lo narrativo 
a partir de lo científico, ni tampoco a la inversa. Por tanto, los criterios 
permanentes no son los mismos en uno que en el otro”. Los saberes in-
dígenas se orientan hacia la comprensión de la vida en tanto relaciones 
hombre-sociedad y hombre-naturaleza que sustentan las relaciones de la 
familia y de la comunidad. La coexistencia de dos tipos de pensamiento 
y la interacción entre miembros de las culturas indígenas y occidentales 
se manifiesta en el sincretismo cultural resultante de ello. En la cultura 
mapuche predomina un pensamiento construido al interior de la familia 
y de la comunidad mientras que el pensamiento occidental es elaborado 
en la escuela. El corpus de los conocimientos mapuche tiene su raíz en 
la memoria social como lógica de pensamiento situado desde la expe-
riencia oral Quilaqueo (2005). “...eso es muy válido es muy importante 
especialmente parta los jóvenes que algún día no se olviden de sus como 
se llama, de sus tradiciones que tienen de antepasados…31” 

El lenguaje es, parafraseando a Gadamer, (1997) el elemento para 
comprender el mundo y los conocimientos históricos del sujeto, situados 

31 Comunicación oral de comunero mapuche Darío Meliñir Ñ



274

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

en los contextos espaciales, culturales y sociales. El lenguaje y el pensa-
miento constituyen una relación recíproca puesto que el lenguaje es el 
vehículo del pensamiento que lo contiene y lo expresa, por lo que no 
hay distanciamiento entre estos. Conesa y Nubiola, (1999: 94). La cons-
trucción de lazos sociales se posibilita por el lenguaje. En todo nuestro 
pensar y conocer estamos ya, desde siempre, sostenidos por una inter-
pretación lingüística del mundo. Gadamer (1992).

En la cultura mapuche los significados se constituyen a partir de la 
experimentación y es a través de la oralidad del idioma mapudungun, 
la lengua de la Tierra, que se incorporan los saberes por la interacción 
constante de las personas componentes y miembros del lof, comunidad 
en donde existe una estrecha relación dialéctica entre el hombre y la na-
turaleza y que se transforma en el eje fundamental de la incorporación 
de conocimientos, con un patrimonio cultural vigente y presente apor-
tado por los kimche (sabios mapuche) quienes resignifican constante-
mente la existencia de su cultura, la mapuche, enclavada al interior del 
Estado-nación chileno. La construcción de identidad, según Goolishian 
(1998), es narrativa. 

La contextualización y la vinculación de los aprendizajes culturales 
como del medio natural y del entorno social componen las bases en que 
se han cimentado y desarrollado la familia y la comunidad al interior 
de la comunidad mapuche. La obtención de conocimiento siempre está 
situada, Brown (1988). A partir del discurso oral, en mapudungun, se 
construyen los saberes que dan significado a la cultura mapuche y que 
la diferencian de los modelos culturales del exterior del lof, comunidad 
mapuche, desde la modalidad de apropiación cultural Bonfil-Batalla 
(1987), Quilaqueo (2005). 

Coincidiendo entonces con Carretero (1994), el conocimiento del su-
jeto es el constructo y empoderamiento de su propia realidad a partir del 
lugar en que esté situado. La incorporación de saberes para este pueblo, 
al interior del lof, comunidad mapuche, está contenida en el Rakiduam 
(pensamiento) y en el Kimün (sabiduría) que son elementos de una enti-
dad mayor, Icrofil Mogñen de difícil traducción en el mundo occidental y 
que se aproxima a la coexistencia de diferentes formas de vida que se ne-
cesitan mutuamente y que en su etimología se distinguen tres partes: icro, 
que indica totalidad sin exclusión; fil, que señala la integridad sin fracción 
y mogñen, que se refiere a la vida y todo lo viviente, por lo que decir Icrofil 
Mogñen, es referirse al conjunto del mundo viviente desde su unidad.



275

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Trascendencia de lo ancestral
El en el trabajo de campo se descubre/manifiesta la relevancia y tras-

cendencia que los comuneros le otorgan a las tradiciones de los ances-
tros las que replican en sus hijos y cuyo basamento se encuentra en la 
memoria colectiva de la comunidad que es transmitida-enseñada me-
diante el recurso de la oralidad, en mapudungun y en castellano. Rele-
vamos, como Categoría de Aprendizaje desde lo ancestral, el idioma de 
esta cultura porque es en ese idioma en donde encontramos los basa-
mentos filosóficos de ella, tal como asevera un comunero:…me dice que 
hablaba puro mapudungun… pero dicen que historiaban ellos como era 
en el pasado antes como se trataban antes, como eran los parientes antes 
los abuelos bisabuelos tatarabuelos, de las raíces que se tiraban conver-
sando poh…32,  lo que implica la existencia de una identidad cultural y 
un sentido de pertenencia que se asocia a los preceptos dejados por los 
antepasados y que se replican en la formación de la personas, Azche, en 
mapudungun. Esto lo expone un comunero que sostiene: lo que hacen 
los padres o lo que han hecho lo más los antepasados los más antiguos 
ellos le interesa de ir sabiendo eso las tradiciones todo eso costumbres 
de antes,33 reiterando, una vez más, que los saberes que se les enseña a los 
niños tienen su basamento en los preceptos ancestrales de la comunidad, 
mencionados en el discurso de los comuneros entrevistados.

Es así que en las tardes, después del trabajo, surgen los relatos histó-
ricos de la comunidad, “historiaban”, según los comuneros, en donde los 
niños escuchan las narraciones contadas por los mayores (padres, fami-
liares) y cuyo recurso pedagógico es el epew, cuento, el peuma, sueño, 
siendo el conocimiento del pasado la base fundamental de la formación 
de la persona, en este caso, del pichikeche (niño): la memoria histórica 
del pueblo mapuche radica en su idioma por ser una cultura ágrafa y por 
transmitir sus saberes mediante la oralidad.

En el rito funerario encontramos las evidencias de la réplica de for-
mas ancestrales: cuando fallece una persona, lo despiden y el ritual im-
plica comida, baile y palabras de la familia y/o del lonko de la comuni-
dad, para que deje el cuerpo y viaje a otra tierra, al wenumapu, la tierra 
de arriba. El Amulpüllün34 es la ceremonia funeraria, de despedida de la 

32 Comunero mapuche Julio Meliñir Ñ.
33 Comunero mapuche Juan Bautista Meliñir Ñ.
34 Comunicación oral de comunero para despedida de persona fallecida: Rungun wenu amu 

aymi,  hacia el cenit te irás; éewta wiño wicha aymi ta mi chew, ya has sido llamado de regreso; 
küme amu ñimu aymi, que te vaya muy bien; wiñu la yami ta mi püllü, que no vuelvas con tu 
personalidad.



276

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

persona fallecida y que constituye un legado cultural en la formación de 
los niños.

En la investigación local, es decir en Chile y centrada en el pueblo 
mapuche, constatamos lo trascendente de la oralidad, tanto para cono-
cer su pasado como asimismo para enfrentar el futuro, manteniendo su 
identidad cultural y su sentido de pertenencia, ligado a su memoria his-
tórica y que el colectivo valora como algo trascendental para mantener 
viva su cultura, situación que también se evidencia en los trabajos de los 
investigadores de México, Venezuela, Colombia y Perú.

4.4 El tratamiento de la EIB por el Estado chileno

En el caso de Chile, la Ley 19.253 o Ley Indígena de 1992 y la L.G.E,  
Ley General de Educación, del año 2009, se constituyen como herra-
mientas que propenden al desarrollo cultural de los pueblos originarios. 
En 1996, el currículo chileno, en su Decreto 40, aprueba los Objetivos 
Fundamentales (OF) y Contenidos Mínimos Obligatorios (CMO) para 
la Educación Básica y fija las normas generales para su aplicación. En 
este Decreto se establece, por primera vez en Chile el reconocimiento de 
las lenguas indígenas y se autoriza la readecuación de las secuencias de 
los OF y CMO para dar paso a la enseñanza bilingüe.

Para fortalecer la democracia, los sistemas educativos deben tomar 
en cuenta el carácter multicultural de la sociedad y procurar contribuir 
activamente a la coexistencia pacífica y la interacción positiva entre los 
diversos grupos culturales ONU (2007). El respeto de los derechos de las 
personas, la equidad en el acceso y la pertinencia de la educación favo-
recerían el desarrollo de sociedades inclusivas y democráticas UNESCO 
(2005) 

En la actualidad, algunas de las aspiraciones del movimiento indígena 
han sido incorporadas en los Planes y Programas de Estudio del Minis-
terio de Educación. Sin embargo, estos contenidos se refieren casi ex-
clusivamente al despliegue de un conjunto de elementos culturales más 
o menos traspasables a los contextos formales, dejando en un segundo
plano el desarrollo de iniciativas que promuevan el bilingüismo activo
en zonas donde la población indígena es mayoritaria, Censo 2002. Otra
situación que va en desmedro de la EIB en Chile es que sus esfuerzos se
han centralizado en los ámbitos rurales, aunque el mayor porcentaje de
población con adscripción étnica es urbano (Censo 2012).



277

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

A esta situación se suma la de la formación inicial docente en la Edu-
cación Superior, salvo los casos puntuales de experiencias universitarias, 
como la Universidad Católica de Temuco con programas de EIB en con-
texto mapuche, y la Universidad Arturo Prat, a través del Proyecto del 
Instituto ISLUGA de EIB que se realiza en escuelas del altiplano con ni-
ños aymaras. Las mallas curriculares no han incorporado el tratamiento 
de la interculturalidad y de la diversidad cultural, lo que en la práctica 
significa la carencia de docentes con formación intercultural para las es-
cuelas básicas del país. Además, son pocos los profesores que hablan o 
leen algún idioma indígena lo que incide en que aquellas escuelas que 
ofrecen la modalidad de interculturalidad apenas se diferencien de las 
que imparten clases en castellano. Se suma otro factor agravante: como 
han demostrado algunos estudios de caso en que los padres de los niños 
indígenas prefieren que sus hijos hablen correctamente el castellano y no 
su lengua nativa. Williamson (2004:35).

En síntesis, las experiencias de EIB generalmente no obedecen a un 
plan maestro coordinado por la instancia superior en la materia, es de-
cir, el Ministerio de Educación. Las experiencias relativamente exitosas, 
desarrolladas en zonas con alta tasa de población indígena, tienden más 
bien a orientarse de acuerdo con iniciativas puntuales que se han realiza-
do a partir, por ejemplo, de Fondos Concursables de los municipios que 
financian actividades o proyectos que no tienen continuidad ni sistema-
tización y que, por lo general, dejan de realizarse una vez concluidos. 
Diagnóstico del desarrollo cultural del pueblo mapuche (2011). Consejo 
Nacional de la Cultura y de las Artes.

Entonces, de modo preliminar, podemos plantear que en estos mo-
mentos los planes y programas de EIB más o menos eficaces aplicados 
en Chile responden, en un número importante, a inquietudes llevadas a 
cabo por comunidades u organizaciones rurales o de indígenas urbanos, 
que se enmarcan en el rescate y la preservación de una forma de inter-
pretar sus modos culturales ancestrales, ya sea en la comunidad rural o 
en la urbe hacia donde han emigrado. Muchas de estas experiencias no 
fueron replicadas en el mundo indígena ni en las esferas oficiales de go-
bierno por falencias epistémicas, metodológicas, de entendimiento y de 
comprensión de las concepciones culturales de los pueblos originarios, 
lo que impide que el Estado desarrolle políticas de pertinencia y de iden-
tidad cultural de los pueblos originarios de Chile. 

El tratamiento de la Educación Intercultural Bilingüe, en adelante 



278

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

EIB, comienza a abordarse a partir de los años 90 cuando Chile recupera 
la democracia, Sir (2008), sin experiencias ni conocimientos previos lo 
que ha dificultado su instalación. A partir de 1993, con la aprobación de 
la Ley 19.253, conocida como Ley Indígena, el tema ha tomado relevan-
cia. El reconocimiento a las etnias que habitan el territorio nacional ha 
implicado el uso y la conservación, por ejemplo, de las lenguas indígenas 
Hirmas (2005) en zonas con alta densidad de personas con adscripción 
étnica, así como también la inclusión de contenidos propios de las cul-
turas e idiomas de los pueblos originarios. Abarca (2004). Las escuelas 
con alta concentración de población escolar indígena trabajan con un 
currículo descontextualizado de la cultura y lengua de las comunidades. 

En 1996 se crea el Programa de Educación Intercultural Bilingüe 
(PEIB) con objetivos muy precisos: a) mejorar la calidad de la educación 
de los estudiantes integrantes de los pueblos indígenas reconocidos por 
el Estado chileno, fortaleciendo la identidad y autoestima de los niños y 
niñas; b) mejorar los aprendizajes de los niños y niñas indígenas median-
te la incorporación de contenidos didácticos pertenecientes a su realidad 
cultural, social e histórica; c) fortalecer y propiciar el aprendizaje y va-
loración de las lenguas indígenas junto al castellano; d) incorporar a las 
familias y a las comunidades indígenas en los procesos de construcción 
de las actividades curriculares de los establecimientos educacionales; e) 
incorporar métodos de enseñanza/aprendizaje desarrollados por fami-
lias y comunidades indígenas Abarca (2004:245).

En el año 2009 se aprueba la incorporación al currículum de Educa-
ción Básica el Sector de Lengua Indígena (SLI) considerando el rol de 
la lengua en la valoración y respeto de una cultura, exigiendo que las 
escuelas con más de 50% de niños de origen indígena desde el año 2010 
y más de 20% desde el año 2013 ofrezcan obligatoriamente el SLI en su 
currículo, División Jurídica MINEDUC (2020). Pretende la transmisión, 
de forma más fluida, de aspectos significativos de las culturas indígenas 
como “la circularidad del tiempo, la relación de parte a todo con la natu-
raleza, la posición y definición de la persona con relación al entorno y la 
armonía entre partes” MINEDUC (2009:1).

La implementación del SLI incluye tres elementos esenciales: a) las 
escuelas deben estar adscritas al programa para acceder al apoyo del 
PEIB en asesoría y material didáctico; b) el establecimiento debe propo-
ner un programa de estudios para ejecutar el SLI en su contexto y c) la 
implementación del SLI dependerá de una “dupla pedagógica” integrada 



279

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

por un educador tradicional y por un profesor guía, relevando la signifi-
cancia y respeto del educador tradicional ante la comunidad y el aporte 
del profesor mentor que asegura la implementación del SLI de acuerdo a 
las exigencias didácticas. MINEDUC (2009).

Una característica esencial de los pueblos originarios es la oralidad. 
La oralidad “constituye una forma de transmisión del conocimiento ances-
tral que, a través de la palabra, se expresa y se enriquece de generación en 
generación” MINEDUC (2009:122). La tradición oral es entendida como 
“las prácticas lingüísticas asociadas a la cultura, que forman parte del 
patrimonio histórico de cada pueblo” MINEDUC (2009:122) en que la 
tradición oral apunta a escuchar y comprender los relatos fundacionales 
de la memoria comunitaria y a la reproducción de los modos culturales 
en los espacios locales mediante este recurso de a La oralidad posibilita, 
en las culturas indígenas, tanto el aprendizaje de la lengua como la incor-
poración de saberes situados que los padres, la familia y la comunidad 
les enseña a los niños y niñas y que contienen tanto la identidad cultural 
como el sentido de pertenencia sustentados en sus particulares cosmo-
visiones de mundo.

4.5 Caracterización del pueblo en estudio

En la zona austral de América, en lo que hoy es el sur de Chile y la 
zona patagónica de Argentina, tiene su origen el pueblo Mapuche, cuya 
génesis se evidencia en múltiples relatos, siendo uno de los principales el 
relacionado con el mito del diluvio universal y que se denomina Treng 
Treng y Kai Kai vilú (serpientes mitológicas), mito donde José Bengoa, 
historiador chileno en su texto Historia del pueblo Mapuche (1985), se-
ñala, “El diluvio indica el comienzo de los tiempos. Al parecer, no hay 
noticias en su cultura acerca del origen del hombre y del mundo. De los 
primeros habitantes, de cuándo y cómo llegaron. El relato del diluvio es el 
mito original de un pueblo ya establecido en las regiones del sur, cuya vida 
como nación, poblar la tierra, comienza a partir de esa catástrofe”.

Al pueblo citado, el Estado de Chile lo reconoce como una de las 
“etnias35” presentes en el territorio Nacional. En la actualidad el pueblo 
mapuche tiene una densidad poblacional mayor a la de otras etnias re-
conocidas en la Ley Indígena del país. Como tal, la cultura mapuche se 
funda en valores ancestrales y espirituales, en su relación con la tierra 
35 Ley 19253, Ley Indígena.



280

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

y el medio. Ello a través de una estructura social tradicional, una cos-
movisión que pone al centro la Wallmapu (universo-territorio) y como 
producto de ello el nacimiento del hombre de la tierra (mapu-che). En 
razón de ello es que podemos señalar que existe una concepción inte-
gral, holística del hombre con su medio. Sumamos a lo anterior que es 
necesario explicitar que existe una relevancia trascendental respecto de 
la adquisición del saber y el conocimiento para este pueblo, el que se 
expresa en el Rakiduam (pensamiento) y el Kimun (sabiduría), son estos 
dos elementos que permiten hablar de una estructura cultural mayor, el 
Icrofil Mogñen, ya referido anteriormente.

La relación del hombre y la tierra, es sostenible producto de una tra-
dición oral fundada en el idioma “mapudungun” o “mapuchedungun” 
(lengua del hombre de la tierra) y que se transforma en el eje funda-
mental de la memoria histórica de este pueblo que, en la actualidad se 
caracteriza por una riqueza cultural tanto material como espiritual, ma-
nifestada en la textilería, orfebrería, alfarería, la producción agraria, un 
patrimonio ceremonial y espiritual que permanece presente y que cons-
tituye un recurso cultural vivo, expresado en Kimches (sabios mapuche), 

Niñas mapuche, Escuela Rulo, Nueva Imperial, región de La Araucanía, 
Chile. Fotografía: Jorge Sir C (2010).



281

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

poetas y lingüistas que configuran y reconfiguran constantemente los 
modos culturales de un pueblo que se desenvuelve en los diversos espa-
cios del contexto nacional.

La llegada del español, significó para el pueblo mapuche en el con-
texto histórico de dominación, la necesidad permanente de defender el 
espacio, el lugar, el territorio, sobre el cual se expresa toda la carga sim-
bólica, política, cultural, religiosa y social, generándose por ello, diversos 
conflictos y/o enfrentamientos, hechos históricos de relevancia que Víc-
tor Toledo Llancaqueo, en su libro “Pueblo Mapuche, derechos colecti-
vos y territorios”, resume, “Entre 1860 y 1881, el sur de América vivió un 
dramático proceso. Los territorios indígenas autónomos (el wallmapu), 
que se habían consolidado por medio de un complejo sistema de pactos 
con la Corona española durante los siglos XVI a XIX, fueron invadidos 
y fraccionados entre las repúblicas argentina y chilena. Sin embargo, la 
invasión no implicó la desaparición del territorio y la memoria histórica 
mapuche… A diferencia de todos los pueblos originariosque desde el 
siglo XVI sufrieron la conquista y dominación colonial española… ha-
bían logrado revertir la situación inicial de sometimiento. En el “Reino 
de Chile”, la tenaz resistencia mapuche obligó a españoles y criollos a un 
cambio de política y al reconocimiento de una frontera”. Sin embargo, la 
insistencia de conflicto de la república chilena y la resistencia Mapuche, 
marcaron sucesivamente la historia de fines del siglo XIX, hecho que 
concluye con la respuesta organizada del Estado chileno y argentino, mi-
litarizando el conflicto, situación que se funda en procesos ideológicos, 
geopolíticos y económicos.

A dichos procesos se les denomina hasta nuestros días como “Pacifi-
cación de la Araucanía” en Chile y “Campaña del desierto” en Argenti-
na y que terminan por despojar al Mapuche de su espacio territorial, el 
cual no solo se interpreta como espacio geográfico, sino que también de 
aquellos aspectos esenciales que componen su cosmovisión. Situación 
similar que viven otros pueblos originarios que hoy habitan Chile. “La 
invasión republicana del territorio mapuche significó la incorporación a 
su soberanía de vastas extensiones geográficas, la apropiación de tierras y 
riquezas” Toledo (2006).

Desde ahí en adelante, la cuestión mapuche, comienza a caracterizar-
se en Chile por la creciente pauperización de las personas, la usurpación, 
el saqueo, discriminación, pobreza, utilización de la mano de mano de 
obra y servidumbre, la nacionalización de los individuos, imposición de 



282

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

credos, lengua, cultura. También comienza a establecerse una estructura 
jurídica o legal que permitió enajenar terrenos a través de títulos de mer-
ced, delimitación de espacios de ocupación, liquidación de la propiedad 
comunitaria indígena, situación que se mantiene durante el 1900, déca-
das en la que las acciones fundamentadas en lo económico y productivo, 
encuentra su validación, generándose en Chile, grandes transformacio-
nes y apuestas en lo referido a la agricultura. Comienzan con ello tam-
bién los éxodos rurales indígenas, hacia las grandes ciudades, proceso 
que las mismas comunidades Mapuche denominan como exilios. He-
chos que también desde el punto de vista criollo, se complementa con 
la cuestión social en Chile hacia la década del 50 y 60, momento en los 
que las ciudades comienzan a sufrir transformaciones de sus cordones 
urbanos, generando grandes fenómenos de mendicidad, hacinamientos, 
problemas sanitarios, ampliación del radio urbano, hechos que en el caso 
de la población Mapuche se incrementa como factor de vulnerabilidad 
debido a la discriminación existente en la época, producto de la escaza 
adquisición del castellano, así también los hábitos propios de las grandes 
ciudades.

Durante la dictadura militar y tras el golpe de Estado ocurrido el 11 
de septiembre de 1973, las comunidades mapuche en resistencia, sufren 
nuevas expropiaciones que sin duda marcan el carácter de la política 
económica neoliberal en Chile en lo que respecta a las políticas campesi-
nas. La opresión permanente genera, a su vez, acciones de organización 
y de resistencia al gobierno de facto. 

En el periodo post dictadura la situación indígena no varió sustan-
tivamente: “En la coyuntura de la transición hacia la democracia, la si-
tuación indígena era compleja. El movimiento mapuche se encontraba 
fraccionado y debilitado... la debilidad del movimiento mapuche se com-
pensaba con el alto valor simbólico que tenía incluir la cuestión indígena 
en el programa de la transición democrática. Así, con la ayuda del indi-
genismo y de la Iglesia, se llega al Acuerdo de Nueva Imperial entre las 
organizaciones indígenas y los partidos de la Concertación, que en 1990 
asumieron la conducción del Estado” Toledo (2006).

Con el retorno de la democracia, comienzan los esbozos vinculados 
a la restitución del Estado de derecho en Chile o “transición a la demo-
cracia”, como también a la gestión gubernamental desde un Estado dis-
minuido, con reformas en los modelos de desarrollo económico y social 
país, como opción tras el desmantelamiento las políticas de bienestar 



283

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

de la dictadura anterior y la desconcentración de ministerios y servi-
cios gubernamentales. Hacia 1990, surgen en Chile los primeros inten-
tos de generar aspectos de reconocimiento indígenas, sí con dificultades 
para dirimir aspectos relevantes asociados al tratamiento como mino-
rías étnicas o su reconocimiento del derecho de los pueblos, situación 
que termina por establecer la primera institucionalidad en la materia 
a través de la Comisión Especial del Pueblos Indígenas (CEPI), según 
Toledo (2006), “la CEPI de corte indigenista, moldeó los contenidos de 
la política; administró el debate y la demanda indígena, las políticas de 
tierras y contener la demanda indígena, en el contexto de una frágil tran-
sición democrática pactada”. En 1993, se promulga la Ley 19.253 o Ley 
Indígena, estableciendo normas sobre protección, fomento y desarrollo 
de “etnias indígenas”, a partir de ella se crea la Corporación Nacional 
de Desarrollo Indígena (CONADI), cuyo objetivo se orienta hacia “la 
promoción, coordinación y ejecución de las acciones del Estado, a favor 
del desarrollo de las personas y comunidades indígenas en los ámbitos 
económico, social y cultural, así como de impulsar su participación en 
la vida nacional”.

Desde el retorno de la democracia en Chile, hasta nuestros días, la 
temática indígena se configura y reconfigura a partir de elementos que 
entrega el derecho internacional, así también a partir de conceptuali-
zaciones y reconceptualizaciones asociadas a la cosmovisión del pueblo 
mapuche (para este caso especial), generando incluso en el presente pá-
rrafo un análisis más que reduccionista de lo ocurrido en estos 26 años, 
desde 1990. Espacio en el cual la reivindicación mapuche se mantiene a 
partir de reclamaciones que se justifican en el análisis historiográfico y 
jurídico, en oposición a las acciones estatales y gubernamentales que se 
forjan en lo jurídico para la opresión, contraviniendo de manera perma-
nente Derechos Humanos y pactos multilaterales del escenario interna-
cional.

4.6 Situación social de la comunidad en estudio

 (Basados en CASEN 2013, encuesta de Caracterización Socioeconó-
mica Nacional, instrumento utilizado para indagar en aspectos demo-
gráficos, de educación, de salud, vivienda, trabajo e ingresos, en contex-
tos rurales y urbanos).



284

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Según lo indica el Ministerio de Desarrollo Social, uno de los princi-
pales objetivos de la aplicación de la encuesta, corresponde a poder Eva-
luar el impacto de la política social: estimar la cobertura, la focalización 
y la distribución del gasto fiscal de los principales programas sociales de 
alcance nacional entre los hogares. En razón de los principales resulta-
dos asociados a la encuesta CASEN aplicada en 2013, y con énfasis en 
aquellos resultados vinculados a la caracterización socioeconómica de 
los pueblos originarios, se expone lo siguiente.
Población indígena de Chile: tamaño, distribución y composición

Respecto de la comparación CASEN, realizada en los años 2006, 2009, 
2011 y 2013, se expresa un crecimiento constante respecto de la cantidad 
absoluta de personas pertenecientes a pueblos originarios que habitan 
en Chile, población que corresponde actualmente a 1.565.915, por tanto 
un 9,1% de la población total del país y que se distribuyen a partir de 
9 etnias reconocidas por el instrumento (Aimara, Rapa nui, Quechua, 
Mapuche, Likarantay, Coya, Kawésqar, Yagán y Diaguita).

Se puede señalar respecto de la población perteneciente a pueblos 
originarios que comparativamente entre los años incorporados para el 
análisis 2006-2013 se produce un aumento poblacional de un 2,5%, equi-
valente a 505.129 personas. Se ubica también en el intervalo de 2006-
2009, el periodo con menor crecimiento, expresado en 0,3% (86.136 
personas). A la inversa, también se puede mencionar que el intervalo de 
mayor crecimiento se encuentra entre el 2009 y 2013, siendo tal un 1,2% 
ó 196.352 personas.



285

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

䝲  楣 愠7 Tamaño y Composición indígena, número y población 
indígena por pueblo originario (2006-2013)

Fuente: Ministerio de Desarrollo Social, Encuesta Casen años respectivos

Pueblo

Aimara

Rapa Nui

Quechua

Mapuche

Atacameño

Coya

Kawésqar

Yagán

Diaguita

Total

Número

83.265

2.221

6.435

924.560

29.461

3.310

1.812

1.246

8.476

1.060.786

%

7,8

0,2

0,6

87,2

2,8

0,3

0,2

0,1

0,8

100,0

Número

89.009

5.232

16.739

984.316

26.860

5.602

1.906

2.031

15.227

1.146.922

%

7,8

0,5

1,5

85,8

2,2

0,5

0,2

0,2

1,3

100,0

Número

99.270

4.893

11.636

1.183.102

23.241

9.865

1.177

1.690

34.689

1.369.563

%

7,2

0,4

0,8

86,4

1,7

0,7

0,1

0,1

2,5

100,0

Número

120.621

2.553

30.096

1.321.717

23.327

12.579

3.498

871

50.653

1.565.915

%

7,7

0,2

1,9

84,4

1,5

0,8

0,2

0,1

3,2

100,0

2006 2009 2011 2013

El gráfico refleja la evolución poblacional, respecto del porcentaje de 
personas que habitan o viven en zonas urbanas y aquellas que lo hacen 
en zonas rurales. Expresándose con claridad un aumento de lo urbano, 
entre lo indicado para 2006 y lo que se presenta en 2013, generándose un 
aumento poblacional en dicha zona, y que representa un 4,6%, mismo 
porcentaje de retroceso expresado en la relación proporcional.

A pesar de existir tendencias relativamente estables respecto de la lo-

Considerando lo anterior y la expresión absoluta de pertinencia 
a pueblos originarios, también se hace necesario desagregar los datos 
aportados, tomando en cuenta a la etnia y población total expresada en 
número y porcentaje. Datos que aporta el Ministerio de Desarrollo So-
cial de Chile y desagregado entre los años 2006, 2009, 2011 y 2013.

El siguiente gráfico evidencia que el pueblo mapuche representa la 
mayor poblacional histórica entre las diferentes etnias reconocidas, te-
niendo en la actualidad una población de 1.321.717 personas, alcanzan-
do un 84.4% de la población total con pertinencia indígena. Le sigue el 
pueblo Aimara con un total poblacional de 120.621 personas, represen-
tando un 7,7 del total de pueblos originarios. Posteriormente se encuen-
tran los Diaguita, con una población total de 50.653 personas, repre-
sentando un 3,2% del universo con pertinencia a pueblos originarios, 
siendo esta la etnia con mayor crecimiento porcentual entre los años 
2006 y 2013 (1,7%), el que además se ha sostenido a lo largo de los años 
de aplicación de la encuesta.



286

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

䝲  楣 愠18 Presencia y distribución en el territorio.Distribución de la población 
perteneciente a pueblos indígenas por zona urbana y rural (2006-2013)

100

90

80

70

60

50

40

30

20

10

0
2006 2009 2011 2013

Fuente: Ministerio de Desarrollo Social, Encuesta Casen años respectivos

30,6

69,4

31,1

68,9

26,6

73,4

26,0

74,0

Urbana Rural

calización indígena, donde se observa la categórica tendencia a vivir en 
zonas urbanas, dicha condición genera su mayor aumento entre los años 
2009 y 2011, alcanzando para el periodo un 4,5%, manteniendo estabi-
lidad para los años posteriores, misma condición a la baja ocurre en los 
espacios rurales.

A partir de la desagregación por Pueblo Originario que realiza el Mi-
nisterio de Desarrollo Social de Chile, se observa la tendencia de con-
centración de población indígena en zonas urbanas y se expresa en la 
siguiente tabla la distribución de las diversas etnias respecto de su pobla-
ción porcentual en zonas urbanas y luego en espacios rurales.

Según lo mencionado en apartados anteriores, donde se indica que 
el Pueblo Mapuche representa la etnia con mayor concentración pobla-
cional en la escala nacional, también expresa la mayor concentración in-
dígena viviendo en zonas urbanas, observándose una leve disminución 
por año, en los que se realiza la medición, siendo la más significativa 
aquella que se encuentra entre 2011 y 2013 (2.4%)

Así también del total de pueblos originarios que viven en zonas rura-
les, la etnia Mapuche representa el año 2006 al 93,4% del total de perso-
nas indígenas viviendo en dichos lugares, mientras que en el año 2013 
llega a un 91,6%.



287

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

䝲  楣 愠19 Presencia y Distribución en el territorio. Composición de la 
población por pueblo indígena según zona urbana o rural (2006-2013)

Fuente: Ministerio de Desarrollo Social, Encuesta Casen años respectivos

Zona urbana

Zona rural

2006
84,4
9,5
0,9
0,7
3,4
0,4
0,3
0,2
0,2
100,0
93,4
4,2
0,5
1,4
0,4
0,2
0,0
0,2
0,0
100,0

2009
82,9
9,3
1,5
1,9
2,8
0,6
0,6
0,2
0,2
100,0
92,3
4,3
0,1
1,3
0,4
0,3
0,0
0,1
0,2
100,0

2011
84,3
8,5
2,9
1,1
1,6
0,9
0,5
0,1
0,2
100,0
92,2
3,9
1,5
1,9
0,3
0,1
0,0
0,1
0,0
100,0

2013
81,9
8,9
3,6
2,4
1,6
1
0,2
0,2
0,1
100,0
91,6
4,2
2,1
1,1
0,5
0,3
0,2
0,1
0,0
100,0

Mapuche
Aimara
Diaguita
Quechua
Atacameño
Coya
Rapa Nui
Kawésqar
Yagán
Total
Mapuche
Aimara
Diaguita
Atacameño
Quechua
Coya
Kawésqar
Rapa Nui
Yagán
Total

Considerando la composición de hogares y perfiles demográficos de 
personas con pertinencia indígena en Chile, se expresa en la siguiente 
tabla, un comparativo respecto de los años de medición de CASEN, ge-
nerando comparación de mismos indicadores frente a población indíge-
na, versus aquella sin pertinencia. Pudiendo señalarse a modo general, 
que las personas pertenecientes a pueblos originarios siguen la misma 
tendencia que la población no indígena, respecto de indicadores asocia-
dos al tamaño de hogar, jefatura femenina, monoparentalidad del hogar, 
promedio de edad del jefe o jefa de hogar, hogares con niños, niñas y 
adolescentes, hogares con adultos mayores, etc.  Sin embargo es impor-
tante señalar que la presente encuesta genera una medición en términos 
absolutos, no existiendo valoración respecto de elementos culturales y 
subjetivos respecto de la composición de los hogares. A pesar de ello uno 
de los aspectos más relevantes de los datos que se exponen, hace alusión 
a la diferencia histórica que presentan los hogares indígenas con niños, 
niñas y adolescentes entre 0 y 17 años, significando para los pueblos ori-
ginarios un porcentaje mayor a lo que expresa la población general no 
perteneciente a alguna etnia, existiendo en la medición de 2013 una di-
ferencia de 8,7%.



288

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Fuente: Ministerio de Desarrollo Social, Encuesta Casen años respectivos

Tamaño promedio del hogar 
(N° de integrantes)
Jefatura femenina 
(% de hogares)
Hogares monoparentales 
(% de hogares)
Edad promedio del jefe/a 
del hogar (años)
Hogares con niños/as y 
adolescentes (0 a 17 años) (%)
Hogares con adultos mayores 
(60 y más años) (%)

2006

3,8

29,5

33,9

49,1

64,3

31,1

2009

3,6

32,8

37,9

49,4

59,9

32,7

2011

3,5

38,3

39,2

49,5

59,6

32,5

2013

3,4

39,1

41,7

50,1

57,2

34,1

2006

3,7

29,7

32,3

51,3

59,2

35,2

2009

3,5

33,1

35,8

52,5

54,3

38,5

2011

3,4

38,8

39,0

54,4

51,8

38,6

2013

3,3

37,8

40,3

52,7

48,5

39,2

Indicadores Indígenas No indígenas

Gráfica 20 Perfil demográfico de hogares, 
según pertinencia indígena (2006-2013)

Situación de pobreza e ingresos
La siguiente información hace alusión a comparaciones estadísticas 

asociadas porcentualmente de personas en situación de pobreza, compa-
rando la población con y sin pertinencia indígena en el país. Para lo cual 
también es relevante señalar que en Chile como en otros países de Lati-
noamérica, la forma de medición de dicho fenómeno, se relaciona con 
el nivel de ingreso y la capacidad de cubrir necesidades básicas. Para ello 
el Instituto Nacional de Estadística de Chile, principal institución guber-
namental encargado de operacionalizar y generar datos en la materia, 
señala que, “Se entiende que el hogar está en situación de pobreza si sus 
ingresos totales per cápita mensuales no le permiten cubrir sus necesida-
des básicas alimentarias y no alimentarias (el valor de la canasta básica 
alimentaria y no alimentaria es la línea de pobreza). La composición de 
la canasta básica alimentaria de la Metodología Tradicional de medición 
de pobreza está definida sobre la base de los patrones de consumo de 
los hogares, registrados en la Encuesta de Presupuestos Familiares 1986-
1987 y el valor de esta canasta difiere entre zonas rurales y urbanas”.

El siguiente gráfico, presenta un avance permanente respecto de la 
disminución de la pobreza comprendida desde los ingresos, sin embargo 
y de manera concluyente se indica que, según la medición respectiva, la 
población total con pertinencia indígena es porcentualmente más pobre 
que aquella sin pertinencia, existiendo una brecha del 16% en el año 
2006, disminuyendo de manera paulatina los años posteriores y llegando 
recién en 2013 a, un 9,9 %.



289

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

䝲  楣 愠 ㈱ ⁐obreza por ingresos, % de personas 
en situación de pobreza

50

45

40

35

30

25

20

15

10

5

0

44,0
39,2

34,0

23,4

2006 2009 2011 2013
Fuente: Ministerio de Desarrollo Social, Encuesta Casen años respectivos

28,0
24,2

21,2

13,5

Indígenas

No indígenas

(Población por pertenencia a pueblos indígenas, porcentaje)

Condición similar ocurre con la pobreza extrema, fenómeno en el 
que la encuesta señala que durante 2006 la población no indígena repre-
senta un 11,9%, mientras que aquella perteneciente llega a 22,8%, y en 
2013 la población no indígena con extrema pobreza llega a un 4,1%, las 
personas con pertinencia a Pueblos Originarios corresponden a un 8,2%

Con la finalidad de generar un enfoque más comprensivo de la po-
breza en Chile, es que la Encuesta de Caracterización Socioeconómica, 
también en los últimos años viene incorporando la pobreza en su con-
cepción multidimensional, considerando cuatro dimensiones en aten-
ción a su relevancia para el bienestar de los hogares, siendo por tanto tal 
enfoque un complemento a la medición centrada en el ingreso y se in-
corpora la dimensión de educación, salud, vivienda, trabajo y seguridad 
social. En dicha medida también se incorporan indicadores de acceso y 
logro, y en los casos de vivienda, trabajo y seguridad social, se incorpo-
ran también indicadores de calidad del acceso a servicios.

Considerando la ampliación en la comprensión del fenómeno de la 
pobreza, es que la encuesta CASEN, aporta también datos comparativos 
para los años 2009, 2011 y 2013, atendiendo a la población con perti-
nencia étnica y, aquella sin pertinencia. Datos a partir de los cuales se 
reiteran las brechas que posicionan a la población indígena como grupo 
de mayor vulnerabilidad.

Durante 2009 la brecha entre población perteneciente y no pertene-
ciente alcanzaba un 16,7%, situación que va incorporando mejoras en 



290

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

los años 2011 y 2013, llegando a ser este último de un 11,9%. Situación 
similar se expresa, cuando los datos son comparados con aquellos ho-
gares en situación de pobreza, según pertinencia del jefe/a de hogar a 
pueblos originarios, datos en los que para los años 2009, 2011 y 2013 
existe 1 punto porcentual de aumento, versus % de personas en situación 
de pobreza para mismos años.

䝲  楣 愠2 Pobreza multidimensional, % de personas 
en situación de pobreza, según su pertenencia a pueblos originarios.

50

45

40

35

30

25

20

15

10

5

0

43,0

36,1
31,2

2009 2011 2013
Fuente: Ministerio de Desarrollo Social, Encuesta Casen años respectivos

26,3
23,2

19,3

(Población por pertenencia a pueblos indígenas, porcentaje)
Indígenas

No indígenas

En función de comprender el fenómeno de la pobreza en la población 
indígena de Chile, también se hace importante señalar que según la des-
agregación por quintil que realiza el Ministerio de Desarrollo Social, en 
lo referido a la encuesta CASEN, se expresa que atendiendo a la profun-

䝲  楣 愠3 Pobreza multidimensional, % de hogares en situación de pobreza, 
según pertenencia del jefe/a de hogar a pueblos originarios

45

40

35

30

25

20

15

10

5

0

38,4

31,8

27,4

2009 2011 2013
Fuente: Ministerio de Desarrollo Social, Encuesta Casen años respectivos

21,0
18,5

15,1

(Hogares por pertenencia del jefe/a de hogar a pueblos indígenas, porcentaje) Indígenas
No indígenas



291

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

䝲  楣 愠24 Ingresos, distribución de hogares por quintil de ingreso autónomo 
per cápita, según pertinencia del jefe/a de hogar a pueblos indígenas (2013)

40

35

30

25

20

15

10

5

0

30,0

21,6

18,1

I

Fuente: Ministerio de Desarrollo Social, Encuesta Casen años respectivos

18,9 20,1 20,2

(Población por pertenencia a pueblos indígenas, porcentaje)

I I I I I I V V

18,4
20,1

11,9

20,7

Indígenas
No indígenas

dización de la pobreza hacia los quintiles menores, es que en el caso de 
los hogares con pertinencia indígena existe una agrupación importante 
entre los quintiles I, II y III, sumando los tres un 69,7% del total de ho-
gares, mientras que el quintil I y II suman más de la mitad de hogares 
distribuidos, llegando a un 51,6%.

En razón de los mecanismos subsidiarios que genera el Estado de 
Chile para hacer frente a las desigualdades de ingreso, se presentan en 
el siguiente gráfico los aportes monetarios que se entregan por hoga-
res, donde si bien la tendencia central se orienta hacia generar mayores 
aportes en los primeros quintiles, evidenciándose ciertas diferencias con 
la población no indígena (comparación gráfico anterior), se observa a 
modo de análisis un logro solo parcial para mejorar las condiciones de 
igualdad con la población no indígena, siendo esta aún mayor en los 
casos de las comparaciones que se pueden realizar en aquellas ubicadas 
entre el I y el V quintil.



292

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

䝲  楣 愠25 Ingresos, subsidios monetarios promedio del hogar por quintil de 
ingreso autónomo per cápita del hogar según pertenencia del jefe/a de hogar 

a pueblos indígenas (2013)

60.000

50.000

40.000

30.000

20.000

10.000

0

Fuente: Ministerio de Desarrollo Social, Encuesta Casen año 2013

($ Noviembre 2013)

I I I I I I I V V Total
Indígena

No indígena
55.448
51.429

26.938
27.500

22.498
17.832

14.491
9.778

4.984
4.577

29.773
21.761

4.6.1.1 Educación

Una de las mediciones realizadas en CASEN también apuntan a co-
nocer aspectos relacionados con indicadores en educación, siendo estos 
principalmente tasa de analfabetismo, años de escolaridad formal, nive-
les de educación, dependencia administrativa de las instituciones donde 
asiste la población indígena en comparación con la no indígena.

Respecto del analfabetismo, la medición respectiva muestra que la 
población indígena analfabeta corresponde a un porcentaje menor, pero 
a pesar de ello cuando se realiza la comparación entre población indí-
gena y aquella no perteneciente, encontramos que la brecha más amplia 
está en el año 2009, siendo de un 2,8%, mientras que en 2013 disminuye 
a un 1,4%.



293

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

En cuanto al promedio de escolaridad para personas mayores de 18 
años, se observa que la población no indígena logra en promedio entre 
los años 2009, 2011, 2013, 10,6% años de escolaridad, mientras que el 
promedio para personas pertenecientes a pueblos originarios en los mis-
mos años de medición, 9,2 años de escolaridad.

䝲  楣 愠 ㈶Analfabetismo, tasa de analfabetismo según 
pertenencia a pueblos indígenas (2009-2013)

8

7

6

5

4

3

2

1

0

6,1

5,0 5,0

2009 2011 2013
Fuente: Ministerio de Desarrollo Social, Encuesta Casen años respectivos

3,3 3,2
3,6

(Población de 15 ó más años por pertenencia a pueblos indígenas, porcentaje) Indígenas
No indígenas

䝲  楣 愠7 Escolaridad, promedio de años de escolaridad 
de las personas mayores de 18 años según pertenencia 

a pueblos indígenas (2009-2013)

12

10

8

6

4

2

0

8,9 9,2
9,7

2009 2011 2013
Fuente: Ministerio de Desarrollo Social, Encuesta Casen años respectivos

10,5 10,6 10,9

(Población mayor de 18 años por pertenencia a pueblos indígenas, promedio) Indígenas
No indígenas



294

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Según la distribución de población que asiste a educación media y 
según dependencia administrativa del establecimiento, se puede indicar 
que la población con pertinencia originaria concentra su asistencia a co-
legios municipales y particulares subvencionados, siendo la brecha en el 
primero de los casos de un 7,2% cuando se compara con población no 
indígena asistiendo a mismos establecimientos.

Situación inversa ocurre en el caso de establecimientos particulares 
subvencionados donde la población indígena que asiste a dichos espa-
cios corresponde a un 0,9%, mientras que la población sin pertinencia 
corresponde a un 6,2%, estableciéndose una diferencia 5,3%. Mientras 
tanto en otros establecimientos la diferencia comparada es entre un 0,4% 
y un 1,6%.

Niños mapuche, Escuela Rulo, Nueva Imperial, Región 
de La Araucanía, Chile. Fotografía: Jorge Sir C. (2010).



295

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

En el caso de la asistencia a la educación superior, la comparación 
entre aquellas personas pertenecientes de aquellas no pertenecientes es 
similar en cuanto a la dependencia administrativa de asistencia. Sin em-
bargo, la población indígena que asiste a la educación universitaria co-
rresponde a un 62,8%, mientras que la no indígena se eleva a un 67,2%, 
generando una diferencia de al menos 4%. La situación anterior es equi-
parada en relación a la asistencia a institutos profesionales y centros de 
formación técnica, espacios donde la población indígena suma un 36.9% 
de la población total en educación superior, mientras que aquella no per-
teneciente a pueblos originarios solo un 32,3%, diferencia entre ambos 
aproximadamente un 4% también.

Univ. del C. de Rectores
Universidad Privada
Instituto Profesional
Centro de Form. Técnica
NS/NR

Indígena
29,5
33,3
29,2
7,7
0,4

No Indígena
30,1
37,1
24,7
7,6
0,6

䝲  楣 愠 ㈹ ⁄ 数 敮 摥 湣 楡 ⁡ 摭 楮 楳 瑲 慴 楶 愬 ⁤ 楳 瑲 楢 畣 槳 渠 摥 ⁬ 愠 灯 扬 慣 槳 渠 煵 攠
asiste a educación superior según tipo de institución por pertenencia a 

pueblos indígenas (2013)
Fuente: 

Ministerio de Desarrollo 
Social, Encuesta 
Casen año 2013

(Población de 18 a 
24 años que asiste a 
educación superior por 
pertenencia a pueblos 
indígenas, porcentaje)

50
45
40
35
30
25
20
15
10

5
0

䝲  楣 愠 ㈸ ⁄ 数 敮 摥 湣 楡 ⁡ 摭 楮 楳 瑲 慴 楶 愬 ⁤ 楳 瑲 楢 畣 槳 渠 摥 ⁬ 愠 灯 扬 慣 槳 渠
que asiste a educación media según dependencia administrativa
 del establecimiento por pertenencia a pueblos originarios (2013)

(Población de 14 a 17 años 
que asiste a educación me-
dia por pertenencia a pue-
blos indígenas, porcentaje)

50
45
40
35
30
25
20
15
10

5
0

Municipal
Part. subv.
Corp. adm. deleg.
Part. no subv.
NS/NR

Indígena
45,8
48,3
3,9
0,9
1,1

No Indígena
38,6
48,7
5,5
6,2
1,0

Fuente: 
Ministerio de Desarrollo 

Social, Encuesta 
Casen año 2013



296

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

También se incorpora en el presente apartado lo indicado en el texto 
“Cultura Mapuche en el Currículo Nacional: El pulso de la Intercultura-
lidad en Chile”; donde Carvajal y Dresdner señalan que en el proceso de 
escolarización universal y la migración del campo a la ciudad, ha reper-
cutido en un decrecimiento sostenido de la población indígena que uti-
liza su lengua originaria para comunicarse. Solo la mitad de la población 
indígena mayor de 60 años habla y entiende su lengua, y son cada vez 
menos los niños y jóvenes que tienen un dominio mínimo de su lengua 
trasmisora de conocimiento (Casen, 2009). Así pasan los años y los jóve-
nes emigran a la ciudad, los ancianos van muriendo y con ello la lengua 
y cultura de los pueblos originarios se arriesga a desaparecer. Entre los 
años 2006 y 2009 la población indígena que habla y entiende su lengua 
pasó del 14% al 12%, y se proyecta que esta cifra seguirá cayendo con el 
paso del tiempo (Casen, 2009).

El pueblo mapuche representa al 84.4% de toda la población indígena 
que habita el territorio chileno. Sin embargo, sólo el 15,6% de los mapu-
che son bilingües con el mapuzugun (idioma mapuche) como primera 
lengua, el resto de mapuche tiene como primera lengua el español, de 
los cuales el 63% ha perdido su lengua originaria y sólo es monolingüe 
del español, Conadi-Utem (2008). Los datos sociodemográficos men-
cionados, tienen su correspondencia en las estadísticas generales de es-
tablecimientos educacionales que existen en el país. Según los registros 
de matrícula del año 2013, existen 167.693 estudiantes de ascendencia 
indígena en el sistema educativo chileno. Estos estudiantes están distri-
buidos en 8.259 establecimientos, es decir, en 68% de los establecimien-
tos educacionales del país asiste al menos un estudiante indígena. De 
estos, 6.517 establecimientos (79%) poseen una baja concentración de 
matrícula indígena. Esto significa que existen 88.384 (53%) estudiantes 
indígenas del país que son minoría dentro de sus establecimientos edu-
cacionales y en sus aulas. En la mayoría de las escuelas los indígenas 
están invisibilizados y los procesos educativos apuntan hacia la estanda-
rización de los aprendizajes, Cassasus (2010), por lo cual, son institucio-
nes con pocas posibilidades para que se incentive o demande desde los 
padres un enfoque intercultural de enseñanza, lo que arriesga la conser-
vación de su cultura.

En conclusión y, a partir de datos estadísticamente expresados, es que 
se observa en las diversas dimensiones brechas relevantes asociadas a 
mayor vulnerabilidad de los pueblos originarios, situaciones que princi-



297

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

palmente se expresan en condiciones de ingreso, y acciones subsidiarias 
del Estado, donde a pesar de desplegar diversos mecanismos, estos no 
disminuyen de manera significativa las brechas existentes, inclusive en la 
desagregación a partir de quintiles de ingresos se observa una profundi-
zación de la pobreza indígena, situación que se constata en los hogares 
agrupados en los quintiles más pobres o de menor ingreso (I y II).

En el avance de la política pública y la incorporación de nuevos com-
ponentes para comprender la pobreza desde elementos que no solo iden-
tifiquen el ingreso, se da cuenta también de la complejidad de la medi-
ción a partir del enfoque multidimensional, perspectiva desde la cual se 
incorporan diferentes dimensiones de bienestar, sin embargo las conno-
taciones de desigualdad siguen marcando los diversos indicadores, ya 
sea en comparación con la población no indígena, como también aquella 
vinculada con la comparación con otros quintiles y niveles de acceso.

También se indica que en Chile no existen actualmente instrumentos 
complementarios que permitan caracterizar en mayor magnitud a la po-
blación indígena y desagregar resultados por Pueblo Originario, siendo 
las principales estadísticas e instrumentos estandarizados a la población 
general, motivo por el cual no se logra dar cuenta de la diversidad inter-
cultural existente. Tampoco se logra evidenciar la existencia de indica-
dores propios y exclusivos a la interculturalidad, motivo por lo cual tam-
bién la adscripción a pueblos originarios mantiene la discusión respecto 
de parámetros objetivos de pertinencia y aquellos subjetivos asociados a 
la identificación.

Por lo anterior también es la homogenización estadística poblacional 
como estrategia la que permite la invisibilización de las principales bre-
chas de desigualdad, centrando la discusión y las problemáticas de los 
pueblos originarios en las contingencias noticiosas y acciones de resis-
tencia y conflicto, no profundizando en la discusión de fondo y profunda 
que pudiera responder a la comprensión respecto de la interculturali-
dad, las paradojas asociadas a los paradigmas de integración/inclusión, 
la ciudadanía indígena y la representación política, etc. Sin embargo, ac-
tualmente la homogenización poblacional genera análisis de bienestar 
extensible a toda la sociedad, índices económicos y sociales que amplían 
las condiciones de bienestar objetivo y subjetivo del chileno/a, imágenes 
que en el escenario político nacional aportan tranquilidad y percepción 
social de desarrollo sostenible y equitativo.



298

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Reflexiones a manera de cierre

Las problemáticas de los pueblos originarios en Chile y América La-
tina son diversas, teniendo denominadores y situaciones comunes que 
se expresan de manera similar en los contextos nacionales donde viven 
comunidades indígenas. Domenech (2003) señala adicionalmente que el 
multiculturalismo en Latinoamérica no es un fenómeno problemático 
reciente en términos de convivencia y entendimiento, sino que lleva más 
de 500 años de existencia. Por tanto, son diversas las formas de describir-
los, comprender, relatarlos, observarlos y clasificarlos.  

Por tanto y para efectos de orden, se presentarán en el siguiente apar-
tado una distinción arbitraria, pero responderá a la necesidad de com-
prender el fenómeno de problemas de los Pueblos Originarios en el caso 
chileno.

a. Problemáticas asociadas a la política pública (estructurales)
Las problemáticas estructurales hacen referencia a los frentes de

desigualdad/inequidad de la política pública, espacio que tradicional-
mente opera con fines correctivos a las imperfecciones del modelo de 
mercado y que resguarda los fundamentos esgrimidos en el respeto por 
los derechos humanos y el bienestar de la ciudadanía. Sin embargo, a 
pesar de configurarse hoy diversas formas de ajuste distributivo y alter-
nativas equitativas al modelo de desarrollo, permanece invisibilizado, 
homogenizado y desconfigurado el “sujeto indígena”, resumiendo su 
participación a la de “sujeto beneficiario”, receptor de recursos, cuyas 
problemáticas son homologables a la de la población general, desco-
nociendo el contexto histórico y las relaciones de vulnerabilidad que 
amplían las relaciones de desventajas y las posibilidades de desarrollo 
equitativo 

En el avance de la política pública y la incorporación de nuevos 
componentes para comprender la pobreza desde elementos que no solo 
identifiquen el ingreso, se da cuenta de avances y de complejización de 
los paradigmas de comprensión, ampliando en lo descriptivo las con-
notaciones de desigualdad presentes en los diversos indicadores. En el 
país ser indígena aumenta las probabilidades de un individuo de ser 
pobre, considerando solo factores educativos, ingresos, trabajo, vivien-
da y composición de hogares.

En temáticas de viviendas, a nivel latinoamericano se observan 



299

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

grandes complejidades respecto del ordenamiento territorial de las 
áreas metropolitanas, misma situación evidencia Chile en sus princi-
pales ciudades, ello debido a las oportunidades laborales, en servicios, 
bienestar y calidad de vida que ofrecen, no solo para resistir a la mi-
gración rural/urbana, sino que también aquella que originan ciudada-
nos de otras nacionalidades. La población mapuche en dicho contexto 
también ha generado desplazamientos hacia las principales ciudades 
del país, hecho que, sin embargo, no necesariamente ha significado una 
mejora en la calidad de vida, sino que ha comportado enfrentarse en 
muchos casos a vivir en condiciones marginales, de vulnerabilidad y 
localización en sectores periféricos de las ciudades.

Sumado a lo anterior, aparecen en la literatura, artículos, investi-
gaciones, indicaciones respecto de los motivos que intentan explicar 
el surgimiento de dichas problemáticas. Espacio donde por ejemplo 
Alkire 2005, señala que lo anterior tiene su origen en: a) Definición 
sesgada de programas y proyectos, pues al no entender adecuadamente 
la influencia cultural de un pueblo se asumen posturas erróneas acerca 
de determinadas conductas o valores; b) Imposición de valores, pues se 
intenta deliberadamente cambiar normas culturales o prácticas que se 
consideran negativas pero que no son entendidas en contextos cultu-
rales diversos; c) Recursos sin potenciar, especialmente por no tomar 
en cuenta métodos de trabajo, formas de relación, riqueza cultural.; d) 
Imprevisión de impactos no deseados, pues no han entendido o no han 
anticipado factores negativos para ellos. A ello se suma lo mencionado 
por Valdés 2000, quien especifica que la negativa situación socioeco-
nómica de estos pueblos se ha visto agravada por políticas sistemáticas 
que no han tomado en cuenta sus necesidades reales y por acciones 
emprendidas sin “identidad”.

Desde otra mirada Pirttijärvi (1999) y Rey (2002) agregan que otro 
problema es que la mayoría de las políticas públicas indígenas enfatizan 
demasiados aspectos cuantitativos, materiales o económicos, dejando 
a un lado aspectos sociales y culturales por considerarlos de menor 
importancia, pero que claramente forman parte de las demandas de 
los pueblos indígenas. En ese sentido, los estudios identifican fallas de 
dos tipos: a) no se han recogido adecuadamente las prioridades de es-
tos pueblos, y b) ha existido un pobre entendimiento de las relaciones 
entre componentes sociales, culturales, económicos, políticos y ecoló-
gicos propios de estos pueblos.



300

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

b. Problemáticas asociadas a la participación
ciudadana de los pueblos originarios

La problemática de la ciudadanía respecto de la participación política 
y en la vida nacional, plantea la relación paradójica del empoderamiento 
de los pueblos originarios para la incorporación al debate y la vida polí-
tica nacional a través de sus propios actores, versus el reconocimiento de 
los movimientos y sus demandas históricas. Actualmente los pueblos ori-
ginarios que habitan y viven en el territorio, no cuentan con los espacios 
de participación exclusivos o representativos, reduciendo todo espacio 
a la elección de representantes en las escalas comunales y nacionales en 
elecciones a través del voto, hecho que por sí solo no constituye un ejer-
cicio para el diálogo democrático y escasamente cercano a las prácticas 
culturales ejercidas por los diversos pueblos indígenas. La emergencia 
étnica es, en este sentido, el reflejo de una incipiente conciencia ciuda-
dana que busca cauces de participación y nichos de inclusión desde los 
parámetros de la diversidad cultural y la identidad. Lo anterior requiere 
encontrar nuevos modos de conjugar la dimensión universal de la ciuda-
danía y la sociedad civil con las diferencias específicas de estos pueblos, 
Hopenhayn y Bello, (2001).

En lo anterior también se indica que, si bien Chile ha firmado los 
tratados internacionales que propugnan derechos reconocidos para los 
pueblos originarios y triviales a través de la vía multilateral, aun así, en 
el contexto nacional no conciben los mecanismos para efectivizar su 
operatividad, así como su justiciabilidad. Un ejemplo de ello es el con-
venio 169 de la OIT, cuyas bases propugnan ejercicios ciudadanos para 
pueblos originarios, ante la necesidad de generar medidas legislativas y 
administrativas susceptibles de afectar directamente a tal población.  

También es necesario indicar que el debate de participación y ciuda-
danía en Chile, en los últimos años presenta una importancia relevante. 
Los diagnósticos son compartidos respecto del agotamiento y crisis de 
los espacios disponible para ello, espacios que por lo demás no solo se 
fundan en el debate coyuntural, sino más bien en aquellos asociados a 
las acciones del Estado, sus servicios y como producto la política pública. 
Por tanto y como respuesta a los escasos canales de comunicación, de 
participación efectiva, es que aparecen en la vida nacional las acciones 
coordinadas de la sociedad civil organizada, que año tras año genera di-
versos movimientos a través de los cuales logra impactar la agenda de 
gobierno, posicionando temas emergentes en el debate nacional. Algo 



301

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

similar constatamos con el movimiento mapuche, el que tras largos años 
de aparente latencia, emerge en el contexto nacional posicionando a un 
nuevo actor político.  

Por tanto, participación social y las organizaciones propias de la so-
ciedad civil con pertinencia indígena, genera, funda y refunda nuevos 
modelos de acción e interlocución con la esfera pública, pero sin embar-
go aparece también la problemática o el carácter centralista de planifica-
ción, por tanto, las lógicas participativas en las escalas locales, comuna-
les, provinciales y regionales presentan innumerables desafíos. 

c. Problemáticas asociadas a la expresión cultural
y vida cotidiana de los pueblos originarios

Producción y reproducción de elementos simbólicos que constituyen 
la cosmovisión de los pueblos originarios son afectados directamente 
a partir de los procesos de modernización, situación que impone una 
restricción y desconocimiento de las formas culturales que adquiere la 
vida cotidiana de dicha población, sustituyendo aspectos característicos 
como el uso de la lengua materna u originaria, desplazamientos migra-
torios hacia la ciudad, pérdida de tradiciones, expresiones e identidad, 
crecientes procesos de individuación por sobre la acción comunitaria 
originaria.

En su texto “La realidad de los pueblos indígenas en Chile: una apro-
ximación sociodemográfica para contribuir al diseño de políticas públi-
cas pertinentes”, Verónica Figueroa Huencho aporta señalando que el 
Informe de la UNICEF 2001 enfatiza que, “el uso de las lenguas es un 
elemento central en la definición de la cultura e identidad de los pue-
blos. Su conocimiento y uso por parte de la población permite visualizar 
procesos de transmisión y preservación cultural, así como también la 
identificación de fenómenos que inciden en la pérdida y fortalecimiento 
de la identidad de los pueblos originarios” (UNICEF, 2011: 23).

Estas cifras adquieren una nueva dimensión cuando se consideran a las 
niñas, niños y jóvenes indígenas. Como señala la UNICEF, desde el año 
2000 se observa una pérdida de la utilización de las lenguas originarias en 
la población mayor y menor de 18 años de edad. El año 2009, el 89,4% de 
la población infantil indígena declara no hablar ni entender ninguna len-
gua originaria, un 6,9% solo entiende y un 3,7% habla y entiende. Entre los 
años 2000 y 2009, disminuyeron en un 37,3% los menores de edad que solo 
entienden la lengua. El análisis desagregado sobre el uso y comprensión de 



302

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

las lenguas originarias según rangos etarios y zona de residencia devela una 
brecha generacional. En este sentido, la población sobre 45 años habla y en-
tiende en mayor proporción la lengua (UNICEF, 2011). En la zona urbana, el 
10,2% de la población entre 46 y 59 años habla y entiende alguna lengua, en 
tanto solo un 2,4% de los adolescentes entre 14 y 17 años lo hace. En la zona 
rural se observa una mayor utilización de las lenguas originarias que en la 
zona urbana en todos los grupos de edad. No obstante, la brecha generacio-
nal se mantiene; el 33,5% de la población entre 46 y 59 años habla y entiende, 
y un 11% de los adolescentes entre 14 y 17 años lo hace (UNICEF, 2011).

La conjugación de todos estos elementos ha desembocado en la “revita-
lización” de determinadas reivindicaciones y manifestaciones en defensa de 
su patrimonio, así como la resignificación de lo originario en los espacios 
urbanos, situación que por ejemplo fundamenta el movimiento mapuche de 
los últimos 26 años, el que utiliza como estrategia la visibilización de las de-
mandas en los espacios públicos, obteniendo como ganancia la emergencia 
de un nuevo actor en la vida nacional y el posicionamiento obligado de las 
demandas en la agenda de gobierno.

A lo anterior, también sería posible incluir aquellas temáticas territoria-
les, derechos de autonomía y autodeterminación, sin embargo dicha pro-
blemática corresponde a un espacio sobre el cual es necesario indagar en 
extenso, incorporando aspectos históricos, jurídicos y reclamaciones de las 
diversas comunidades mapuche cuyas demandas se orientan en un plano 
de significación territorial, vida cotidiana y expresión particular de la cultu-
ra, cuyo tratamiento para el presente artículo representaría una descripción 
abreviada de lo que ampliamente requiere ser expuesto.



303

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Referencias bibliográficas

Abarca, G (2004). Educación intercultural bilingüe: estrategias para su 
aplicación en Chile. En UNESCO, Educación en la diversidad: experien-
cias y desafíos en la EIB (págs. 241-254).Buenos Aires:IIPE-UNESCO.
Alcaman, A (2002).Mehuín, Valdivia. Relato oral.
Alkire, S., “Subjective Quantitative Studies of Human Agency”, en Social 
Indicators Research, Vol. 74, N°1, 2005, págs. 211-217. (traducido por 
Verónica Figueroa Huencho, en su ensayo “La realidad de los pueblos 
indígenas en Chile: una aproximación sociodemográfica para contribuir 
al diseño de políticas públicas pertinentes”).
Bello, A. (2004), Etnicidad y ciudadanía en América Latina; la acción 
colectiva de los pueblos indígenas, Serie Políticas Sociales Nº 79, CEPAL; 
Santiago.
Bengoa, J. (1987) Historia del pueblo mapuche, siglos XIX y XX. Edicio-
nes Sur. Colección Estudios Históricos, Santiago de Chile.
Bengoa, J. (1996) Población, familia y migración mapuche. Los impactos 
de la modernización en la sociedad mapuche, en revista Pentukun (Te-
muco: Instituto de Estudios Indígenas, UFRO) N°6.
Boas, F. (1938). Cuestiones fundamentales de antropología cultural. 
Buenos Aires; Solar.
Bradford, M. (1976). “El sistema de valores del mapuche.” En: Dillehay, 
Tom(Compilador), Estudios antropológicos sobre los mapuches de Chi-
le sur-central. Temuco, Chile: Pontificia Universidad Católica de Chile, 
Sede Regional.
Bonfil B, G (1988) La teoría del control cultural en estudios de procesos 
étnicos. Publicado en Anuario Antropológico 86 (Editora Universidad 
de Brasilia Tempo Brasileiro).
Casassus, J. 2010. La política de reforma basada en estándares aplicada 
en Chile. Una mala idea. En: Bellei, C., Contreras, D. y Valenzuela, J.P. 
Ecos de la Revolución Pingüina. Santiago: Pehuen.
Cañulef, E (2002) Consideraciones para una didáctica de los valores en 
la eib. Instituto de Estudios Indígenas. Temuco, UFRO.
Cañulef, E. (1996) Hacia la interculturalidad y el bilingüismo en la edu-
cación chilena. Temuco. Editorial Pillán.
Caro, A. (1997) Pautas de crianza en familias mapuches rurales de la IX 
región, Temuco, Chile, en Nogueira, Francisca y Monteiro Jhon Con-



304

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

fronto de culturas: Conquista, resistencia, trnasformacao, Sao Paulo.
CONADI – UTEM (2008) Perfil sociolingüístico de comunidades ma-
puche de la VII, IX y X región. Informe de resultados.
Carretero, M (1994) Constructivismo y educación. Buenos Aires. Edit. 
Aique.
Chihuailaf, E (2010) Relato de mi sueño azul. Pehuen. Chile.
Constitución Política de Chile. 1980.
De Augusta, F (1903) Lecturas araucanas. Editorial Kushe. Temuco. Chi-
le.
Del Rincón, J (2002) Cómo hacer investigación cualitativa. Fundamen-
tos y metodología.
Faron, L (1969) Los mapuches, su estructura social. F.C.E. México.
Figueroa, V (2012), La realidad de los pueblos indígenas en Chile: una 
aproximación sociodemográfica para constribuir al diseño de políticas 
públicas pertinentes. Revista Anales, Séptima serie, N°3.
Foerster, R (1995) Introducción a la religiosidad mapuche. Editorial 
Universitaria. Chile.
Foerster R. y Vergara J. (2000), Los mapuche y la lucha por el reconoci-
miento en la sociedad chilena, en Castro (Ed.) Congreso Internacional. 
Derecho Consuetudinario y pluralismo legal; desafíos en el tercer mile-
nio. Arica. Granada: S,D.G Elle Ediciones.
Geertz, C. (1973) La interpretación de las culturas. GEDISA Editores.
Geertz, C. (1989). El antropólogo como autor. PAIDOS, México.pp.37.
Giddens, A. (1984) The constitution of society. University of California 
Press.
González, J. y Hernández, Z. (2003). Paradigmas emergentes y métodos 
de investigación. AMARU Ediciones. Salamanca.
Hall, G., Patrinos, A. Pueblos Indígenas, pobreza y desarrollo humano 
en América Latina: 1994-2004, Informe Banco Mundial, 2004.
Hidalgo, V. (2002). Educación e Interculturalidad. En Sevilla, D; Luengo, 
J. y Luzón, A (2000). La escuela y sus agentes ante la exclusión social.
Hirmas, C (2005). Políticas educativas de atención a la diversidad cultu-
ral. Brasil, Chile, Colombia, México y Perú. Santiago UNESCO.
Hobsbawm, E (1997). La invención de las tradiciones. Río de Janeiro.
Paz y Tierra.
Hopenhayn, M., “¿Integrarse o subordinarse? Nuevos cruces entre políti-
ca y cultura”, en Mato, D., (ed.), Estudios latinoamericanos sobre cultura
y transformaciones sociales en tiempos de globalización, Buenos Aires:



305

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

CLACSO, 2001.
Hopenhayn, M., Bello, A., “Discriminación étnico-racial y xenofobia en 
América Latina y El Caribe”, en Serie Políticas Sociales, Nº 47, Santiago: 
CEPAL, 2001.
Housse, E. (1939). Une épopée indienne. Les Araucans du Chili. París: 
Librairie
Plon.
Ibáñez, N (2015) La diversidad en la construcción de mundo de niños 
y niñas de dos culturas. Revista Latinoamericana de Ciencias Sociales. 
Niñez y Juventud (Vol. 13 no 1 ene-ju 2015).
Ibáñez-Salgado, N., Díaz,T., Druker,S & Rodríguez,M.S.(2014) La com-
prensión de la diversidad en interculturalidad y educación. Convergen-
cia, revista de Ciencias Sociales. 119 (59), pp 215-240.
Latcham, R. (1924). La organización social y las creencias religiosas de 
los antiguos araucanos. Santiago de Chile: Imprenta Cervantes.
Marileo, A; Salas A., R (2010) Filosofía occidental y filosofía mapuche: 
iniciando un diálogo. Facultad de Ciencias Sociales. Universidad Cató-
lica de Temuco.
Mauss, M. (1979). Sociología y Antropología. EditorialTecnos.
Millaleo, S. Ser o no ser mapuche o mestizo, véase online en https://
www.mapunet.org/documentos/mapuches/sermapuche-sermestizo.
htm, (26/02/2017).
Millanao, R (2002) Lago Budi. Relato oral.
MINEDUC (2005) Orientaciones para comprender la implementación 
del Sector de lengua indígena.
MINEDUC (2009) Objetivos Fundamentales y Contenidos Mínimos 
Obligatorios de la Enseñanza Básica y media. Actualización.
MINEDUC (2011) Orientaciones para comprender la implementación 
del Sector de lengua indígena.
Molina, J. I. (1778). Compendio de la historia geográfica, natural y civil 
del reyno
de Chile. Traducción de Domingo Joseph. Madrid: Antonio de Sacha.
Noggler, A. (1972). Cuatrocientos años de misión entre los Araucanos. 
Padre Las
Casas, Temuco: Editorial San Francisco.
Ong, W. (1987) Oralidad y escritura. Tecnologías de la palabra. F.C.E., 
México.
Painequeo, H. (2010). Temuco, Relato oral.



306

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Pérez, G (2007) Desafíos de la investigación cualitativa. Universidad Na-
cional de Educación a Distancia (UNED) Chile, noviembre, 2007.
Pirttijärvi, J., Indigenous Peoples and Development in Latin America, 
University of Helsinki, Finlandia, 1999 (traducido por Verónica Figue-
roa Huencho, en su ensayo “La realidad de los pueblos indígenas en 
Chile: una aproximación sociodemográfica para contribuir al diseño de 
políticas públicas pertinentes”).
Popol Vuh. Literatura Maya. (2016) Caracas. Biblioteca Ayacucho.
Pulido, R. y Prados E (1999). La investigación etnográfica como herra-
mienta para comprender y transformar la acción psicopedagógica. Má-
laga. 
Quilaqueo, D.; Quintriqueo, S.; Catriquir, D.; Llanquinao, G. (2004). 
“Kimeltuwünmew amukey ta zugu. Una didáctica para abordar conoci-
mientos mapunche en el proceso de formación inicial en educación in-
tercultural”. En: Grupo de Investigación, Cuatro estudios para mejorar la 
formación inicial docente (pp. 53-148). Temuco, Chile: Facultad de Edu-
cación. Universidad Católica de Temuco.
Quilaqueo, D (2005) Educación intercultural desde la teoría del control 
cultural en el contexto de la diversidad sociocultural mapuche, en Cua-
dernos Interculturales año 3,nº4, Viña del Mar, Universidad de Valparaí-
so.
Quilaqueo, D; Quintreleo,S (2007) Saberes educativos mapuche: un aná-
lisis desde la perspectiva de los kimche. UFRO. Temuco.
Quilaqueo, D (2008) Categorías de saberes educativos mapuche mediante 
la teoría fundamentada, en Estudios Pedagógicos XXXIV, nº 2, Valdivia.
Quilodrán Raguileo, Loreto (2016). Comunicación oral. Saltapura.
Quintupill, Erwin (2016). Comunicación oral. Saltapura
Raguileo, Martín (2016). Comunicación oral. Saltapura.
Rapiman, S (2002). Puerto Saavedra. Relato oral.
Rey, G., “Cultura y desarrollo humano: unas relaciones que se trasladan”, 
en Revista Digital de Cultura Pensar Iberoamérica, véase online en http://
www.campus-oei.org/pensariberoamerica/ric00a04.htm, (01/03/2017).
Rockwell, E (2011) La experiencia etnográfica. Historia y cultura en los 
procesos educativos. Paidós. Voces de la educación. Buenos Aires, Ar-
gentina. 
Rocckwell, E. (1987). Reflexiones sobre el proceso etnográfico (1982-
1985,pp.45).México, DIE.
Sacristán, J (1998). Socialización: procesos de aprendizaje. Biblioteca Na-



307

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

cional Maestro.
Salas, A (1992) El mapuche o araucano. Fonología, gramática y antología 
de cuentos. Editorial MAPFRE, Madrid, España.
Salas, A (1996) Lenguas indígenas de Chile. Etnografía, sociedades indí-
genas contemporáneas y su ideología, Hidalgo, Jorge y Schiapacase, Vir-
gilio (eds.), Editorial Andrés Bello, Santiago, 257-295.
Schültz, A. (1973). Fenomenología del mundo social.Paidos. B. Aires.
Sir, J (2002). Pewenche. Una mirada etnográfica. Ediciones del Colegio de 
Profesores de Chile, A.G.
Sir, J (2008) La educación intercultural bilingüe. El caso chileno. FLAPE, 
Foro Latinoamericano de Políticas Educacionales. Buenos Aires, Argen-
tina. 
Straus, A; Corbin, J (1990) Teoría fundamentada. Universidad del Zulia, 
Venezuela.
Strauss, A. (2002) Bases de investigación cualitativa. Técnicas y procedi-
mientos para desarrollar la teoría fundamentada. Ediciones Universidad 
de Antioquia, Medellín, Colombia.
Taylor, S. y Bogdam, C (1996). Introducción a los métodos cualitativos de 
investigación. PAIDOS.
Todorow, T (2006) La conquista de América. El problema del otro. Siglo 
XXI, México.
Toledo, V (2006) Pueblo Mapuche, derechos colectivos y territorio, Edi-
ciones LOM, Santiago, Chile.
Tubino, F. (2004), La impostergable alteridad; del conflicto a la conviven-
cia intercultural, en Castro-Lucic (Ed.) Los desafíos de la interculturali-
dad; Identidad, política y derecho, Santiago; Vicerrectoría de Investiga-
ción y Desarrollo, Universidad de Chile.
UNICEF (2011), Incluir, sumar y escuchar: Infancia y Adolescencia Indí-
gena, Santiago de Chile.
Valdés, M. El problema de lo urbano y lo rural, véase online en https://
www.mapunet.org/documentos/mapuches/urb_rur.htm (01/03/2017).
Vygotski, L.S (1979) El desarrollo de los procesos psicológicos superiores. 
Barcelona. Crítica/Giraldo.
Woods, P (1987) La escuela por dentro. La etnografía en la investigación 
educativa. Barcelona, PAIDOS.
Zemelman, H (1992) Educación como construcción de sujetos sociales. 
La Piragua. Revista Latinoamericana de Educación y Política. CEAAL. 
México.



308

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

5.- Venezuela, lo educativo y los Waraos

Eliseth Rodríguez
María Victoria Velásquez

Tomás Fontaines-Ruiz

5.1 La educación intercultural en Venezuela

La República Bolivariana de Venezuela está ubicada al norte de Amé-
rica del Sur. Tiene una extensión territorial de aproximadamente 916.445 
km2 distribuidos entre las montañas nevadas de los andes, las planicies 
de los llanos, el macizo guayanés, la cuenca del río Orinoco, las densas 
selvas del Amazonas, y las costas del Mar Caribe. Posee una población 
multicultural compuesta por descendientes de culturas europeas, africa-
nas, asiáticas y pueblos originarios representados por 41 etnias que, en 
conjunto, suman 724.592 habitantes (INE, 2013). 

La presencia indígena obligó al país a pensar en un proyecto de Edu-
cación Intercultural Bilingüe que fue promulgado el 18 de septiembre 
de 1979, mediante decreto presidencial Nº283 del entonces presidente 
Luis Herrera Campins (López, 2009). El mismo tenía carácter de obli-
gatoriedad para todas las instituciones escolares con población indígena 
(Silva y Cisnero, 2011; UNESCO, 2017), favoreciendo la Interculturali-
dad, entendida como “… un proceso continuo de relación y aprendizaje 
que propicia el respeto mutuo y el desarrollo pleno de las capacidades de 
cada individuo” (Hernández, 2015:103). Con este acto, se generan adap-
taciones curriculares y se visibilizan algunas singularidades discursivas 
que impulsaron los primeros alfabetos indígenas de Venezuela mediante 
la Resolución N° 83, del 15 de marzo año 1982 del Ministerio de Educa-
ción (ver Figura 8), en la cual se autorizan los alfabetos experimentales, 
conformado por seis vocales (a, e, i, o, u, ü) y 16 consonantes (ch, j, k, l, 
m, n, ñ, p, r, s, sh, t, v, w, y (apóstrofo), (Guerra, y Guerra, 2017; Castillo, 
Salazar y Lloretn 2014). 

La arrancada intercultural tuvo sus particularidades. En Venezuela 
se creyó que homogenizar lo diverso, desconociendo el poder cultural, 
simbólico y discursivo de lo singular era la clave para satisfacer la ne-
cesidad educativa no declarada del pueblo indígena. En este contexto, 
las políticas educativas llegan a parecer, en el mejor de los casos, una 
construcción textual que revela la promesa del Estado por educar a un 



309

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

pueblo desprovisto de los saberes sociales para su integración al mundo 
occidental. El Estado aparece como responsable de educar a la población 
indígena y crea dispositivos para formar una identidad ciudadana garan-
te de la interacción con la sociedad civil. Creemos que esta concepción 
reflejó su desconocimiento sobre la complejidad de los pueblos indíge-
nas, quienes terminan introyectando el dispositivo educativo, pero no 
lo incorporan como agente cultural para el desarrollo colectivo. Supo-
nemos que la escuela, en el contexto indígena, fue diseñada para formar 
ciudadanos que interactuaran con la sociedad civil, aunque esto repre-
sentó su desidentificación cultural. Lo paradójico es que la formación 
obliga a dejar de ser lo que eres para convertirte en lo que no conoces.

Figura 8 Diacronía de la educación intercultural 
bilingüe venezolana.

Pero sin ser fatalistas, posteriormente, hay que reconocer la presen-
cia de algunos cambios. La educación intercultural bilingüe obtiene ran-
go constitucional a partir del año 1999. Los pueblos indígenas ganan 
visibilidad. La Constitución de la República Bolivariana de Venezuela 
(CRBV), en su artículo 9 declara el uso oficial de los idiomas indíge-
nas por constituir patrimonio cultural de la nación y la humanidad. Ya 
para el año 2002, durante el gobierno del presidente Hugo Rafael Chá-
vez Frías, se promulgan los decretos presidenciales Nº1795 y Nº1796. El 
primero impulsó el uso obligatorio de los idiomas indígenas en todas las 
escuelas públicas y privadas en áreas rurales y urbanas habitadas por in-



310

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

dígenas. El segundo instaló el Consejo Nacional de Educación, Culturas 
e Idiomas Indígenas como ente consultivo de las políticas dirigidas a la 
EIB.

En este contexto, creemos que ha habido la pretensión de un diálogo 
entre los saberes ancestrales y académicos para que se genere la media-
ción cultural entre los pueblos indígenas y la sociedad occidental. Parece 
que empieza a entenderse que los pueblos indígenas tienen requerimien-
tos que difieren de los tradicionales y que las políticas públicas deben 
tener flexibilidad sociocultural para su implementación. La idea sería 
fortalecer desde el ámbito social, político, y económico la educación in-
tercultural para generar alianzas entre comunidades indígenas y no indí-
genas con entes gubernamentales, universidades, institutos de investiga-
ción, y empresa privada para impulsar el desarrollo sostenible, según lo 
estipulado la Agenda Educativa 2030 (UNESCO, 2019), sin desconocer 
las particularidades de los actores y la autonomía sociocultural de los 
indígenas en el diseño de la geometría del poder.

Esto ha obligado a que el país transforme y adapte sus normativas 
para garantizar la inclusión y desarrollo de los pueblos indígenas, tal 
como lo estable la Declaración Universal de Derechos de los Pueblos 
Indígenas (2007), la Declaración Universal sobre la Diversidad Cultural 
(UNESCO, 2001), y los documentos más recientemente que se centran 
en el desarrollo sostenible y la convivencia de diversidad de saberes y 
cosmovisión del mundo (UNESCO, 2015). En este sentido, la educación, 
además de intercultural, evidencia la condición bilingüe para resguardar 
la identidad de cada pueblo indígena, la conservación de su cosmovisión 
y por ende, de sus tradiciones. Evidencia de esto lo constituyen la pro-
mulgación de otros instrumentos normativos como la Ley Orgánica de 
Pueblos y Comunidades Indígenas (2005), cuyos objetivos pretenden: 
a) promover una sociedad democrática, participativa, protagónica, mul-
tiétnica, pluricultural y multilingüe, en un Estado de justicia, federal y
descentralizado; b) desarrollar los derechos de los pueblos y comunida-
des indígenas reconocidos en la Constitución de la República Bolivaria-
na de Venezuela, en las leyes, convenios, pactos y tratados válidamente
suscritos y ratificados por la República; c) proteger las formas de vida y
el desarrollo sustentable de los pueblos y comunidades indígenas, con
fundamento en sus culturas e idiomas; d) establecer los mecanismos de
relación entre los pueblos y comunidades indígenas con los órganos del
Poder Público y con otros sectores de la colectividad nacional y, e) ga-



311

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

rantizar el ejercicio de los derechos colectivos e individuales de los pue-
blos, comunidades indígenas y de sus miembros (Art. 4).

De igual manera, los derechos culturales están garantizados en la Ley 
Orgánica para la Protección del Niño, Niña y el Adolescente (2007). En 
sus artículos 36 y 60, se destaca el derecho a la vida cultural, con libertad 
para adoptar sus creencias y profesión religiosa, hablar su propio idio-
ma, y de manera particular, en el caso de los indígenas, el acceso a los 
conocimientos generados por su cultura y a una educación que proteja 
su vida cultural. 

Otro signo de la transformación jurídica ha sido la promulgación de 
la ley de idiomas indígenas (2008) cuyo objetivo es regular, promover 
y fortalecer el uso, revitalización, preservación, defensa y fomento de 
los idiomas indígenas, basada en el derecho originario de los pueblos y 
comunidades indígenas al empleo de sus idiomas como medio de co-
municación y expresión (Art. 1), y el reconocimiento de la educación 
intercultural como una modalidad destinada a educar al pueblo indíge-
na con las respectivas adecuaciones curriculares y didácticas, según lo 
establecido en el artículo 27 de la Ley Orgánica de Educación (2009). En 
la actualidad, la Comisión Permanente de los Pueblos Indígenas para el 
período 2016-2020 trabaja por la construcción de la Ley de Educación 
Indígena, en la cual se prevé el consorcio de los instrumentos jurídicos 
antes señalados.

5.2 La comunidad Warao en Venezuela

Los Warao (guarauno) son una sociedad indígena de pescadores y 
recolectores que habitan los humedales del Delta del Orinoco a las ori-
llas de los caños y ríos al noreste de Venezuela, principalmente en los 
estados del Delta Amacuro, Monagas y Sucre. Representan la segunda 
comunidad originaria más grande de Venezuela, con un aproximado de 
48.771 habitantes equivalente al 6,73% del total de la población indígena 
del país, según el último censo de Instituto Nacional de Estadísticas INE, 
(2011). Su nombre significa, gente sobre agua o gente de embarcación o 
canoa (Navarro, 2009). Se estima que su aparición en el Delta del Orino-
co se remonta a unos 7.500 a 8.000 años de aproximadamente, constitu-
yéndose en una de las presencias ancestrales más antiguas de Venezuela 
(Wilbert, 2001).



312

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Desarrollo económico Warao
La economía Warao ha dependido del bosque y el agua para la ad-

quisición de los alimentos, medicinas e insumos para la manufactura. 
La palma de moriche (árbol de la vida) constituye la materia prima para 
la confección de artesanías. De manera particular, este pueblo indígena 
se dedica a la manufactura de bejucos o cabuyas para la elaboración de 
cestos y chinchorros, que luego son comercializados en las poblaciones 
vecinas. La elaboración de cestería y tejido de chinchorros son el princi-
pal oficio de las mujeres, siendo un atributo al momento de buscar pareja 
y formar familia. El moriche también es empleado como fuente de ali-
mentación. Su fruto puede producir hasta 80 kilos de carne vegetal que 
además de ser una importante fuente de alimentación, es utilizado con 
fines medicinales para atender un buen número de enfermedades como 
la tos, fiebre con dolor de cabeza, vómitos, dolor de estómago, hemorra-
gias postparto, herida profunda producida por una picadura de raya, o 
como medio para la esterilización voluntaria de la mujer (Wilbert, 1996). 
Otros rubros vegetales presentes en la dieta de los Waraos son el ocumo 
chino, yuca, cambur, maíz, plátanos que son cultivados por las mujeres, 
mientras los hombres están dedicados a la caza y la pesca (UCV, 1956).

Distribución de asentamiento
La familia Warao tiene un matriarcado extendido y sus asentamientos 

están ubicados a las orillas de las aguas. Sus construcciones son cua-
dradas o rectangulares. Están hechas de madera y moriche. Se orientan 
hacia el caño, y generalmente, carecen de paredes. Las cocinas están al 
aire libre y, curiosamente, las casas suelen tener una pista para bailar o 
para asambleas. También poseen chozas para las menstruantes, que se-
gún Wibert, (1996) no se hallan comunicadas con el resto (:28). 

Los medios de transporte son la curiara y las embarcaciones a mo-
tor. Las curiaras son elaboradas artesanalmente, utilizando como ma-
teria prima el cedro (cedrela cf.), ceiba (Ceiba pentandra), cachicamo 
(calophyllum sp), siendo este último el preferido por sus implicaciones 
míticas. Las embarcaciones son el medio esencial para el traslado de las 
cosechas y para la movilización hacia otros pueblos o comunidades in-
dígenas (Wilber W., 1996). En cuanto a su vestimenta, a comienzos del 
siglo XX, sus prendas de vestir fueron sustituidas por vestidos de confec-
ción propia, como consecuencia de la formación misionera. Tienen pre-
ferencia por los colores vivos y adornos llamativos de elaboración propia 



313

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

(Ayala Lafée y Wilbert, 2001).
El pueblo Warao cree en la existencia del bien y el mal. Lo materia-

lizan en dos fuerzas espirituales (Hebu), relacionadas con el viento y el 
agua que son controladas por varias figuras chamánicas, como el wisira-
tu, el hoarotu y el bahanarotu (UNESCO, 2006). Tienen un sistema po-
lítico llano u horizontal. En cada comunidad existe una máxima autori-
dad que media por el bienestar comunitario ante las autoridades locales. 
Esta persona es reconocida como coordinador o jefe. Generalmente es la 
de mayor experiencia dentro de la comunidad y goza del respeto de sus 
miembros para ejercer tal posición (UCV, 1956; Ayala y Wilber, 2008). 

La educación de los Warao
La educación de los niños Warao se enfoca en dos vertientes (UCV, 

1956; Ayala Lafée y Wilbert (2008): a) la educación para el desenvolvi-
miento en la comunidad y, b) la educación para el trabajo. En el primer 
punto, la madre es quien orienta a las niñas en actividades que tiene ver 
con labores de la casa, como la construcción de fogón, actividades de 
siembra, elaboración de alimentos, así como los oficios artesanales, con-
fección de su propia ropa entre otras. Los padres, se dedican a enseñarle 
al niño las labores de construcción de curiara, corte de leña, pesca, ges-
tión del agua, siembra, entre otras. Aprender a nadar es una de las prin-
cipales actividades que deben conocer los niños, así como manipular las 
curiaras y trasladarse con seguridad de un lado a otro. También toma 
especial interés el entrenamiento de la agudeza visual para reconocer los 
riesgos que ponen en peligro sus vidas.

La educación sexual es abordada de forma diferente en cuanto al gé-
nero. A los varones se les enseña a valerse por sí mismos para poder op-
tar a una familia, mientras que, a la niña se le enseñan estos temas luego 
de la primera menstruación. 

El aprendizaje de las tradiciones, cantos, danzas y ritos son de gran 
importancia para los Warao quienes, a menudo, acuden a sus rituales 
durante el desarrollo de sus actividades cotidianas (Barral 2000). La en-
señanza de elaboración de instrumentos musicales es esencial en las fes-
tividades de la comunidad. También se les presta especial atención a las 
preferencias vocacionales por las prácticas chamánicas para los niños y 
la fitoterapia para niñas (Wilbert, 1996).

En los últimos años el Estado venezolano ha implementado en la edu-
cación formal o escolarizada, políticas educativas como cuidados diarios, 



314

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

preescolares y escuelas de educación primaria. Dentro de la atención que 
se da en estas instituciones están los programas de alimentación que han 
sido de especial atención a las comunidades indígenas, constituyéndose 
en la principal motivación para la asistencia a clases. Adicionalmente se 
garantiza la posibilidad de recibir formación en su propio idioma, según 
lo establece en su artículo 81, la vigente Ley de Pueblos y Comunidades 
Indígenas.

Es importante señalar que a pesar de contar con un marco jurídico 
que respalda la educación intercultural bilingüe (EIB), actualmente, son 
pocas las instituciones de educación universitaria que brindan dentro de 
su oferta académica la formación docente con esta especialidad. Existen 
pocas experiencias de formación como es el caso de la Universidad Pe-
dagógica Experimental Libertador, y la Universidad de Zulia que brin-
dan una alternativa de formación a los profesores indígenas.

5.3 La actualidad escolar de los Warao

Para identificar la problemática de la educación en las comunidades 
Waraos, hicimos una inmersión en las orillas del caño Manamo, mu-
nicipio Libertador, parroquia Tabasca, Estado Monagas. De manera 
particular, seleccionamos las poblaciones del circuito 7 de Guaicaipu-
ro, conformado por las localidades de Las morochas, Guamalito Caño 
adentro, Boca de Guamalito, El Pajal, Santo Domingo, Isla de Manamito, 
El Cocal, El Guamal, Guamal adentro y El Remanso (ver Figura 9). Es-
tas comunidades, según la memoria colectiva de sus pobladores, fueron 
constituidas hace aproximadamente 50 años, como consecuencia de la 
movilidad de los pueblos impulsada por la naturaleza de los Waraos y 
los trabajos de explotación que hiciera la Corporación Venezolana de 
Guayana (CVG) en una sección del caño Manamo (MSDSRBV, 2005).



315

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Para definir nuestro contexto de interacción sociodiscursiva, recorde-
mos que en la comunidad Warao la responsabilidad por la escolarización 
de los hijos la tienen los padres, aunque el acompañamiento y apoyo está 
sesgado hacia la madre. Los niños inician su formación educativa a par-
tir de los 4 años. Se trasladan hasta la escuela, generalmente caminando, 
en curiara o lancha, de acuerdo con la distancia por transitar de su casa 
a la escuela. Las tareas de refuerzo se cumplen en la escuela con apoyo 
docente ya que en casa los niños se dedican a las labores cotidianas. Esta 
situación es una causa de deserción escolar ya que, al decidir entre la es-
cuela y el trabajo cotidiano, la balanza se inclina por apoyar a la familia 
y sus labores socioproductivas.

Durante la actividad de campo, observamos que quienes están al 
frente de las escuelas, son lugareños con roles docentes. De acuerdo con 
las estadísticas de la Zona Educativa del Estado Monagas, se registran 
48 docentes (ver Tabla 7), de los cuales, 15 completaron su educación 
primaria, 31 son bachilleres, 1 es licenciado en educación y 1 es técnico 
superior. Como se puede notar, la naturaleza de los datos devela una de-
bilidad formativa que va a incidir en la poca competitividad que tiene la 
escuela como artefacto de preservación y mediación intercultural. Y es 
que al no haber docentes formados, la escuela pierde protagonismo y se 
convierte en una extensión de la casa sin diferenciación alguna.

Figura 9 Ubicación de las comunidades y colegios en estudio



316

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Escuela Básica Boliva-
riana Indígena (EBBI)
EBBI “Eliana  Morillo”
EBBI “Dojo Sanuka”
EBBI “Boca de Guamalito”
EBBI “El Pajal”
EBBI “Santo  Domingo”
EBBI “Jesus Liendro”
EBBI “Angel Marin”
EBBI “El Guamal”
EBBI “Mango Sanuka”
EBBI “Remanzon”
Total

Educación 
Inicial

11
19
12
37
30
13
22
18
6
11

179

Educación 
Primaria

22
47
27
60
78
45
90
48
15
39

471

Total
33
66
39
97

108
58

112
66
21
50

650

Total
8
3
4
11
6
5
3
3
3
2
48

Educación 
Primaria

7
2
3
9
5
4
2
2
2
1

42

Educación 
Inicial

1
1
1
4
1
1
1
1
1
1

12

Estudiantes Docentes

Tabla 7 Población de Estudiantes y Docentes de las Escuelas Escuela Básica 
Bolivariana Indígena del Circuito 7 Cacique Guaicaipuro, Cacique Guaicaipuro, 

Caño Manamo, Municipio Libertador, Edo. Monagas.

Fuente: MPPE- Zona Educativa Monagas. Estadística Periodo Escolar 2017-2018. Mayo 2018.

Los docentes son conscientes de sus carentes estrategias pedagógicas. 
Alimentan sus contenidos de las enciclopedias de la colección bicente-
nario, aunque manifiestan limitaciones para contrastar la idoneidad de 
su transposición didáctica. A pesar de que la escuela ha recibido algunos 
recursos educativos, estos ya están deteriorados o simplemente ya no 
existen. Ubicándonos en el ejercicio microcurricular, los docentes tienen 
clases rutinarias y marcadas por la improvisación. No realizan eventos 
extracurriculares por carecer de orientaciones para ello. Los docentes 
reconocen la necesidad de formación y son críticos al señalar que po-
cas veces son convocados a capacitaciones. Indican que las autoridades 
educativas sólo los llaman en ocasión de presentar algún baile para un 
evento cultural.

La organización de las aulas es multigrado. Los niños están juntos en 
un mismo ambiente y se van educando simbióticamente. Como conse-
cuencia de ello, los docentes reportaron debilidades en lectoescritura y 
pensamiento lógico-matemático. A nivel general, las escuelas poseen un 
alto índice de rezago y cuentan con muy poco apoyo por parte de los 
padres para las labores académicas, dado que la mayoría son analfabe-
tas. Adicionalmente se registran escasas oportunidades de prosecución 
de estudios de los niños debido a que no cuentan con instituciones de 
educación media o diversificada en la localidad.

Ante lo visto consideramos que la escuela de los Waraos está en crisis. 
Los documentos oficiales diseñan una realidad que desaparece cuando 
la buscamos materialmente. Lo tangencial en la educación intercultural 



317

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

nos dibuja una escuela en decadencia e integralmente desatendida por el 
Estado. Es una zona de riesgos para el futuro de las comunidades indí-
genas y un espacio que debe ser fertilizado para que pueda legitimarse. 
Es importante dejar constancia de que los problemas sociopolíticos y 
económicos que tiene el país en la actualidad simplemente agravan esta 
realidad y hace que los objetivos de formación den paso a los objetivos 
de supervivencia. Las comunidades están emigrando para satisfacer sus 
necesidades básicas.El observatorio de los derechos indígenas en su aná-
lisis sobre el inicio del año escolar 2018-2019, hablan de deterioro de la 
infraestructura escolar como consecuencia de la desatención estatal, el 
crecimiento de los ríos y las respectivas inundaciones. Se registran es-
cuelas con paralización de actividades con antigüedad de hasta 5 años 
y, en definitiva, que el derecho a la educación intercultural solo es un 
derecho constitucional en la constitución. 

5.4 Lo educativo en medio de la convulsión. Reflexiones finales

La realidad venezolana, en la actualidad, parece una historia surrea-
lista. Hablamos de un país con grandes reservas auríferas y petroleras, 
y una gran desestabilización estructural, que lo ha llevado a encabezar 
titulares internacionales de hambre, abandono institucional, migración, 
necesidad de ayuda humanitaria, entre otros. La lucha por sobrevivir 
ocupa el interés de los pobladores en todo el país y en este contexto lo 
educativo es una necesidad que se cubre si alcanza el tiempo. A nivel de 
país se experimenta lo que reportaban las etnografías escolares en las co-
munidades indígenas. Ahora la deserción escolar es la consecuencia de 
no tener para cubrir las necesidades básicas. El tiempo del venezolano y 
en particular del Warao está destinado a sobrevivir y la escuela no forma 
parte del equipamiento. 

La convulsión del país acentúa la vulnerabilidad de una comunidad 
que debe moverse con mayor rapidez para poder comer y afrontar las 
tensiones del entorno. 

Esta investigación nos mostró dos mundos. El primero de ellos, lo 
denominamos “mundo de papel” construido por el Estado para justificar 
su atención institucional. En este espacio se habla de proyectos educati-
vos indígenas y se muestran estrategias para preservar la singularidad 
de los pueblos, mediante la adaptabilidad del currículo y la formación 
constante del personal docente. Estos documentos comparten el contex-



318

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

to pragmático internacional, pero aunque parezca paradójico, mientras 
más se acercan al ideal educativo, más se alejan de la realidad material 
de los pueblos indígenas. Irónicamente hablando, están bien pensados, 
pero ausentemente operados. 

El otro mundo que vimos refleja el esfuerzo de una comunidad por 
mantener la infraestructura de sus conquistas, aunque reconoce su vul-
nerabilidad para profundizarlas. Los actores se autodesignan y la cotidia-
nidad los legitima. Ser docente, por ejemplo, es un acto de voluntad de 
poder y de reconocimiento público, antes que una obra de construcción 
académica. Ser escuela es una extensión de la casa. Un lugar de visita en 
el cual se adquieren conocimientos importantes, pero no siempre útiles 
para sobrevivir. Educarse es una opción a la que se accede si está dis-
ponible durante el anclaje de la curiara. En este mundo, el sentido de la 
educación intercultural se reduce a una invención del hombre occidental 
para cuidarse mientras se acerca al indígena. Es una creación que no es 
propia del intercambio de saberes ancestrales y que quiere aprender de 
este proceso para justificar su presencia. 

En estas reflexiones hemos mostrado una Venezuela de contrastes e 
incongruencias, donde lo escrito no se parece a la verdad y lo que se 
vive es un mal tiempo. Lo educativo, en la representación social existe, 
pero parece que no es su momento. La escuela sigue allí, el docente sigue 
siendo reconocido por el otro como un miembro de la comunidad, que 
también debe luchar por vivir en un momento histórico en el que dete-
nerse no es una opción e invertir en los intangibles, no alimenta a nadie. 

En definitiva, creemos que lo educativo está en crisis y el ser Warao 
está en riesgo. Pensamos que es necesario esperar a que la complejidad 
de las relaciones humanas ejerza su acción en la resignificación del mun-
do que tenemos y el que construiremos. 



319

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Referencias bibliográficas

Asamblea General de la ONU. (1948). Declaración Universal de los De-
rechos Humanos (217 [III] A). Paris.
Ayala Lafée, C. y Wilbert W. (2001): Hijas de la luna: Enculturación fe-
menina entre los waraos. Caracas: Fundación la Salle.
Ayala Lafée, C. y Wilbert W. (2008). La Mujer Warao: de recolectora Del-
tana a recolectora urbana. Caracas: Instituto Caribe de Antropología y 
Sociología de Fundación La Salle de Ciencias Naturales. Monografía 51.
Castillo Rivero, Iris, Salazar de Silvera Leonor y Llorent García Vicen-
te, (2014). Alfabetización en segunda lengua en las escuelas indígenas 
Wayuu del Estado Zulia: Currículum, políticas educativas y prácticas 
docentes. Omnia Año 20, No. pp. 71 - 85 Universidad del Zulia. ISSN: 
1315-8856 Depósito legal pp 199502ZU2628.
Barral, B (2000). Diccionario warao-castellano, castellano-warao. Cara-
cas: Universidad Católica Andrés Bello.
Constitución de la República Bolivariana de Venezuela (1999). Gaceta 
Oficial 5.453 (Extraordinaria), marzo 3, 2000.
Decreto Nº 283, Educación Intercultural Bilingüe promulgado el 18 de 
septiembre de 1979, mediante decreto presidencial Nº283.
Decreto N° 1795. (Uso obligatorio de los idiomas indígenas en todos los 
planteles públicos y privados ubicados en los hábitats indígenas). Gaceta 
Oficial 37.453, mayo 27, 2002.
Declaración Universal de Derechos de los Pueblos Indígenas (2007).
Declaración Universal sobre la Diversidad Cultural (UNESCO, 2001).
Foro Permanente para las Cuestiones Indígenas de Naciones Unidas. 
2017. Los pueblos indígenas y la Agenda 2030. Disponible en https://
on.unesco. org/2HfA6Wi.
Guerra Velásquez, S., & Coromoto Guerra, J. (2017). Fundamentos 
epistémicos complejos de la educación intercultural bilingüe. Educa-
ción Y Humanismo, 19(33), 441-455. https://doi.org/10.17081/edu-
hum.19.33.2655
Hernández, O. (2015). Textos escolares y prácticas pedagógicas en una 
propuesta de educación intercultural bilingüe. Educación y Humanis-
mo, 17(28), 102-118. DOI: 10.17081/eduhum.17.28.1169
Instituto Nacional de Estadística, INE, (2013).
Ley Orgánica de Pueblos y comunidades Indígenas (2005). Gaceta Ofi-



320

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

cial de la República Bolivariana de Venezuela 38.344, diciembre 4, 2005.
Ley de Idiomas Indígenas (2008). Gaceta Oficial de la República Boliva-
riana de Venezuela 38.981, julio 28, 2008.
Ley Orgánica de Educación (2009). Gaceta Oficial de la República de 
Venezuela 5929 (Extraordinaria), agosto 15, 2009.
Ley Orgánica para la Protección del Niño, niña y el Adolescente LOPNA, 
(2007).
López, L. (2009), Interculturalidad, educación y ciudadanía. Perspecti-
vas latinoamericanas. La Paz, Plural editores.
Monsonyi, E., (2008). Indígena Venezolano en pos de su liberación de-
finitiva. Fundación Editorial El perro y la Rana. Centro Simón Bolívar. 
Caracas: Venezuela.
Moreno, D., (2010) Educación Intercultural Bilingüe: una propuesta 
educativa en Venezuela Innovación Educativa, vol. 10, núm. 50, pp. 31-
41 Instituto Politécnico Nacional Distrito Federal, México.
MSDSRBV-Ministerio de salud y desarrollo social de la República Boli-
variana de Venezuela(2002): Enfoque de Etnias Indígenas de Venezuela. 
Hacia un sistema Integral de Calidad de Vida y Salud”. Caracas. http://
www.sisov.mpd.gob.ve/estudios/13/Enfoque%20de%20Etnias%20Indi-
genas.pdf
Navarro, Carmen y otros. (2009) Pueblos Indígenas de Venezuela: Wa-
rao. Venezuela: Editorial Santillana.
Resolución N° 83, del 15 de marzo año 1982 del Ministerio de Educa-
ción, en el cual se autoriza los alfabetos experimentales.
Silva Herrera, Derly y Cisneros Garbey, Susana, (2011). Acercamiento A 
Lo Intercultural Bilingüe En Venezuela, Vol 3, Nº 28.
UCV-Universidad Central de Venezuela(1956): Los guaraos del Delta 
Amacuro. Informe de una investigación de campo, efectuada con fines 
pedagógicos, del 9 al 19 de abril de 1954. Universidad Central de Vene-
zuela. Caracas.
UNESCO, (2001). Declaración Universal sobre la Diversidad Cultural. 
París: 
UNESCO, (2006). Directrices de la UNESCO sobre la educación inter-
cultural. París, Sección de Educación para la Paz y los Derechos Huma-
nos. 46p 
UNESCO, (2015). Replantear la educación. ¿Hacia un bien común mun-
dial? París.



321

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

UNESCO, (2016). La educación al servicio de los pueblos y el planeta. 
Creación de futuros sostenibles para todos. París.
UNESCO, (2017). Conocimiento Indígena y Políticas Educativas en 
América Latina. Análisis exploratorio de cómo las cosmovisiones y con-
ceptos culturales indígenas de conocimiento inciden, y pueden incidir, 
en la política educativa en la región. Santiago.
UNESCO, (2019). Conocimientos indígenas y políticas educativas en 
América Latina. Hacia un diálogo de saberes. Segundo Informe. Chile.
UNICEF. Fondo de las Naciones Unidas para la Infancia. 2011. La Voz de 
los Niños, Niñas y Adolescentes y Discriminación. [en línea] Noviembre 
2011 <http://www.unicef.cl/pdf/PPTLaVozDiscriminacion2011.pdf> 
[consulta: 19 de octubre de 2015].
Wilbert, J. (1996) Mindful offamine: religious climatology of the Warao 
Indians. Cambridge, Mass.: Harvard University. Center for the Study of 
World Religions. Harvard University Press. 363 p.
Wilbert, W. (1996) Fitoterapia Warao: Una teoría pneumica de la salud, 
la enfermedad y la terapia. Caracas: Fundación La Salle de Ciencias Na-
turales, Instituto Caribe de Antropología y Sociología (Monografia 41); 
655 p.
Wilbert, W. (2001). Warao Spiritual Ecology. En: Sullivan, L. y John 
Grim (eds.). lndigenous Traditions and Ecology. pp. 377-410. Cambri-
dge, Center for the Study of World Religions. Harvard Divinity School. 
Religions ofthe World and Ecology Series.



322

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

La Educación Intercultural Binlingüe en el Perú. 
La experiencia del Programa de 

Formación de Maestros Bilingües de la 
Amazonía Peruana - FORMABIAP

Josefa Alegría Ríos Gil 
Sandra Robilliard

Introducción
La Ley General de Educación vigente en el país declara a la Educación 

Intercultural como parte de todo el sistema educativo en el país, es decir, 
debe estar presente en su concepción y en su práctica en todos los niveles, 
modalidades y formas.

Para implementar de manera adecuada esta finalidad que declara la 
Ley, necesitamos contar con docentes formados bajo esta perspectiva, por 
ese motivo, la formación de los docentes bilingües interculturales ha sig-
nificado y continúa significando un gran reto, ya que dentro de su forma-
ción debe introducirse elementos que valoricen la multiculturalidad y el 
bilingüismo para que en el futuro, ya como docentes en ejercicio, favo-
rezcan en sus estudiantes la valoración de su propia cultura y su lengua, 
permitiéndolos interactuar de manera competente dentro de una cultura 
universal y globalizada.

Bajo estas consideraciones, en la primera parte del escrito se realiza 
una descripción general de la nación peruana destacando su diversidad 
cultural y lingüística. Asimismo, se da conocer la realidad de la región 
Loreto, lugar en el que se desarrolla el Programa que se expone. De igual 
manera se abordan los antecedentes, la situación actual, identificando los 
avances, el marco legal y los fundamentos de la educación Bilingüe Inter-
cultural en el país.

En la presentación de la experiencia de Formación de Maestros Bilin-
gües en la Amazonía Peruana - Formabiap, se describe la historia de su 
fundación, sus características de gestión, sustentada en la coejecución en-
tre dos organizaciones, el Instituto Superior Pedagógico Loreto – ISPL y la 
Asociación Interétnica para el Desarrollo de la Selva Peruana – Aidesep. 
Asimismo, se detalla la propuesta educativa/formativa y de qué manera se 
aborda las lenguas indígenas y el castellano en la formación docente.

De otro lado, se expone cuál es el papel de la investigación, indaga-
ción y recuperación de saberes previos en el proceso formativo, concebida 



323

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

como el encuentro entre los conocimientos académicos con la herencia 
cultural de los pueblos indígenas.

De igual manera se explica la estrategia del desarrollo de la práctica 
preprofesional, el mismo que se sustenta en el trabajo coordinado con di-
versos actores sociales.

Finalmente se da a conocer las actividades que complementan la for-
mación docente, los logros, los retos y los desafíos del programa.

6.1 Breve descripción general de la República del Perú

El Perú es una nación situada en el lado occidente de América del sur. 
Cuenta con aproximadamente 30.165.000 habitantes. Su extensión geográfi-
ca es de 1.285.000 Km2 y limita por el norte con Ecuador y Colombia, al Este 
con Brasil, al sureste con Bolivia, al sur con Chile y al oeste con el Océano 
Pacífico.

Geográficamente el Perú se divide en tres regiones: Costa: Bañada por el 
océano Pacífico con playas y valles. Sierra: Zona dominada por la cordillera 
de los Andes. Alcanza los 6.768 msnm (22.334 pies) en la cumbre nevado del 
Huascarán. Selva: Zona de vegetación tropical que corresponde a la Amazo-
nía peruana en las que se ubican las más grandes reservas naturales del país.

Administrativamente el país está dividido en 25 regiones. Cada región 
tiene un gobierno electo y se compone de un Gobernador y de un consejo 
que dirige la región por un periodo de cuatro años.

De otro lado, según informes del Banco Mundial (2019), entre los años 
2002 y 2013, el Perú fue uno de los países con mayor dinamismo económico 
en América Latina, con una tasa de crecimiento promedio del PBI de 6,1% 
anual. Las convenientes políticas macroeconómicas y estructurales del país, 
que se han combinado con circunstancias externas propicias, han generado 
un crecimiento financiero significativo.

Sin embargo, entre los años 2014 y 2107 la economía se desaceleró en un 
promedio de 3% anual, producto de la caída del precio internacional de las 
materias primas, como lo hizo el cobre, principal producto de exportación 
del país.

La inflación promedio se ubicó en 1,3% en el 2018, muy cerca al límite 
inferior que señala el Banco Central. Las proyecciones del crecimiento eco-
nómico son alentadoras, sin embargo, hay que considerar que también son 
vulnerables a impactos externos, como un ajuste de las condiciones finan-
cieras internacionales o una caída de precios de las materias primas, no obs-



324

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

tante, se espera que al 2021el crecimiento se mantenga cercano al 4% anual 
sustentada en la demanda interna y en el aumento de las exportaciones.

6.2 Una rápida mirada a la diversidad cultural y lingüística del país

En el año 2017 se realizó el último Censo Nacional de Población y Vi-
vienda, que por primera vez incluyó una pregunta para recoger informa-
ción sobre la autoidentificación étnica y lengua materna. Los resultados 
de este censo han sido difundidos en la cartilla informativa emitida por 
el Ministerio de Cultura (2019), que a continuación lo presentamos de 
manera resumida.

Debemos empezar destacando que en América Latina somos el cuar-
to país en diversidad lingüística, existen 55 pueblos indígenas u origina-
rios que hablan 48 lenguas indígenas, 4 andinas y 44 amazónicas. En ese 
sentido, la cartilla señala que del total de la población, el 30% (6 millo-
nes) se autoidentifica como parte de algún pueblo indígena u originario 
y el 4% (828 mil) como población afroperuana.

Es necesario señalar que la autoidentificación étnica es la conciencia 
de la identidad que tienen las personas en concordancia con sus tradi-
ciones, costumbres, familia y antepasados, teniendo en cuenta los ele-
mentos que se escogen acentuar o revalorar de manera absolutamente 
personal. En el caso peruano, conlleva sentirse miembro de un pueblo 
indígena de la Amazonía, de los andes, de la población afroperuana, 
asiática o de otros grupos. (Ministerio de cultura -Cartilla Informativa, 
2019:16).

Se considera pueblos indígenas u originarios a quienes tienen su ori-
gen antes del establecimiento del Estado y conservan una parte o to-
das sus instituciones particulares. Asimismo, son afrodescendientes los 
hombres y mujeres que descienden de la población africana que vinieron 
a las Américas dentro de las actividades del comercio esclavista entre 
los siglos XVI y XVIII. Están considerados como un grupo étnico que 
amerita especial atención debido a la situación de vulnerabilidad, invisi-
bilidad y desigualdad estructural en el que vive.

De otro lado, entre los pueblos indígenas u originarios de la Ama-
zonía, el pueblo Asháninka es el que cuenta con el mayor porcentaje de 
población (26,1%) y lo que es importante, se autoidentifica como parte 
de él. 

A la luz de estos resultados se puede concluir que es indiscutible que 



325

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

el Perú es un país pluricultural y multilingüe y que es una necesidad que 
el sistema educativo atienda de manera pertinente a una población tan 
heterogénea.

A continuación se describe de manera general la región en la cual se 
desarrolla la experiencia del Programa de Formación de Maestros Bilin-
gües en la Amazonía Peruana – Formabiap.

6.3 La región Loreto

La región Loreto se encuentra ubicado en el extremo Nor Oriente 
del territorio peruano. Cuenta con una línea limítrofe internacional ex-
tensa con los países de Ecuador, Colombia y Brasil. Es la región más 
extensa del Perú, pero también es la más despoblada. Su superficie es de 
368.851.95 Km 2 (28,7%) del territorio nacional. Su población represen-
ta sólo el 3,2% de la población total del país, al igual que la densidad que 
solamente significa 2,0 habitantes por Km. 2.

Loreto se encuentra dividida en siete provincias: Alto Amazonas, Da-
tem del Marañón, Loreto, mariscal Ramón Castilla, Maynas Requena y 
Ucayali; y posee 51 distritos.

Es el único departamento del país que no cuenta con conectividad 
terrestre a las demás regiones, siendo también una de las regiones con 
menor índice de desarrollo humano.

De otro lado, debe destacarse que la región Loreto también presenta 
altas potencialidades ya que es el menos deforestado (menos de 3%), el 
menos densamente poblado, el que tiene mayor número de grupos indí-
genas (27 aproximadamente) y el único departamento del país, tal como 
se manifiesta líneas arriba, que cuenta con tres fronteras. (Dourojeannie, 
2013:23).

El clima de la región Loreto es tropical: Cálido, húmedo y lluvioso. 
Las temperaturas son constantemente altas y la media anual superior a 
25° C. Las máximas absolutas son mayores de 35° C y las mínimas osci-
lan entre 11° y  18° C.

La variación térmica diaria es poco sensible y el calor persiste a lo 
largo del día y de la noche. Las precipitaciones anuales son siempre supe-
riores a 1 000 mm3. Sin embargo, esta precipitación no está igualmente 
distribuida a lo largo del año y existen meses con menos de 100 mm3 de 
lluvias. La humedad atmosférica es siempre alta.

En la región se cuenta con una red de caudalosos y pequeños ríos, 



326

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

riachuelos y quebradas que confluyen en cinco vertientes formadas por 
los ríos Ucayali, Marañón, Napo y Yavarí, los que a su vez van a confluir 
en la gran cuenca del río Amazonas, que constituye la cuenca fluvial na-
vegable más grande del mundo y la de mayor caudal. En el año 2012 fue 
declarada como maravilla natural del mundo.

La selva Baja o región Omagua es parte del llamado trópico húmedo 
y sus suelos son de baja fertilidad por las continuas lluvias que desplazan 
los nutrientes orgánicos (humus) del suelo. Cuenta con varias extensio-
nes de árboles maderables, una gran variedad entre flores silvestres y 
frutas tropicales. También cuenta con una gran riqueza hidrobiológica, 
así como también existe una gran variedad de aves y mamíferos, algunos 
de ellos en peligro de extinción. 

Algunos datos sobre la realidad social de Loreto
Loreto, como ya se mencionó, presenta una baja densidad de habi-

tantes, solo cuenta con el 2,0 hab/Km2, 10 veces menos que el promedio 
nacional (21,3 hab/Km2). La población está concentrada especialmente 
en la provincia de Maynas, cuya capital es Iquitos, que aglutina el 41% de 
la población del departamento.

La población actual de Loreto sobrepasa el millón de habitantes (Ta-
bla 8), según el último censo realizado por el INEI, siendo la población 
masculina ligeramente más alta que la femenina. Además de ello en la 
Tabla 9 se muestra que la más alta concentración de la población se en-
cuentra en el grupo etario de 15 a 64 años.

Tabla 8 Población estimada al año 2017

Fuente: INEI 2018

Total
1 059 946

DEPARTAMENTO

LORETO
Hombre
552 865

Mujer
506 081

Población año 2017



327

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

6.4 Antecedentes de la Educación Intercultural Bilingüe en el Perú

En Perú la interculturalidad ha sido asumida como uno de los princi-
pios rectores de la educación, cuya aspiración es garantizar la pertinen-
cia del servicio educativo que se oferta en el país, caracterizado por su 
pluriculturalidad y multilingüismo. Desde esta visión todo niño, niña y 
adolescente tiene el derecho de formarse como persona y ciudadano/a 
desde su propia cultura, reconociendo y valorando a las otras culturas 
con las que cohabitan, además de fortalecer y desarrollar su propia len-
gua.

Según el Ministerio de Cultura en Perú existen cincuenta y cinco (55) 
pueblos originarios que hablan cuarenta y siete (47) lenguas. Estas están 
agrupadas en diecinueve (19) familias lingüísticas, 43 en la selva y 4 en 
la sierra. Tradicionalmente el sistema educativo ha tratado de responder 
a esta diversidad étnica, cultural, lingüística y geográfica, pero con una 
falta de visión holística como sociedad y sin atender de manera diferen-
ciada a sectores vulnerables como la población afroperuana.

La primera propuesta registrada para atender la educación bilingüe 
en el país corresponde al año 1903, cuando el profesor Manuel Z. Cama-
cho fundó la escuela de Utawilaya en el pueblo aimara de Platería, plan-
teando enseñar a los niños en su propia lengua y en el castellano. Años 
más tarde (década de los veinte) el gran maestro José Antonio Encinas, 
propuso que la escuela tenía la obligación de considerar las diferencias 
culturales de los pueblos.

En la Amazonía peruana, con la aprobación del Ministerio de Edu-
cación, se fundó la primera escuela bilingüe denominado Instituto Lin-
güístico de Verano (ILV) con el evidente propósito de la enseñanza de la 
biblia. En 1962, el departamento de lingüística de la Universidad de San 
Marcos con el fin de compensar esta iniciativa desarrolló la enseñanza 

Tabla 9 Composición de la población por edad y sexo

Fuente: INEI 2018

Loreto

Loreto

Loreto

Loreto

Loreto

Loreto

Mujer

Hombre

Hombre

Mujer

Hombre

Mujer

De 0 a 14 años

De 0 a 14 años

De 15 a 64 años

De 15 a 64 años

De 65 y más años

De 65 y más años

171 300

177 214

346 934

308 635

23 118

21 527



328

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

del castellano como segunda lengua en la comunidad de Quinua, Ayacu-
cho. (Hacia una Educación Intercultural Bilingüe de Calidad. Propuesta 
Pedagógica, 2018). 

Sin embargo, la formalización de la política nacional de educación 
bilingüe, recién se produjo en el año 1972.

Esta primera política reconoció la realidad multilingüe y pluricultural 
del país, señalando que “la educación bilingüe se dirige a evitar la impo-
sición de un modelo exclusivo de cultura y a propiciar la revalorización 
dinámica de la pluralidad cultural en términos de igualdad”. En 1989 se 
avanzó en cuanto a incluir el concepto de educación intercultural, am-
pliando la cobertura de la educación bilingüe a los niveles de educación 
inicial, primaria y secundaria, mediante la promulgación de la Política 
de Educación Bilingüe Intercultural (PEBI).

En 1991 se promulga la Política de Educación Intercultural y de Edu-
cación Bilingüe Intercultural (PEIEB) planteándose a la interculturali-
dad como principio regente de todo el sistema educativo, proponiendo 
lineamientos diferenciados para toda la población estudiantil y especí-
ficamente para los pueblos originarios. Pese al enfoque reformador de 
esta política, en la práctica la interculturalidad fue concebida y ejercida 
como un mecanismo para enfrentar la discriminación, limitándose su 
potencialidad como mecanismo integrador de toda la diversidad que 
identifica a nuestro país.

En el año 2000 se inicia el proyecto de una Política Nacional de Len-
guas y Culturas en la Educación, la misma que fue aprobada en el año 
2005 por la Dirección Nacional de Educación Bilingüe (DINEBI) como 
“Lineamientos de Política de la Educación Bilingüe Intercultural”, en-
tendiéndose a la Educación Intercultural Bilingüe (EIB) como la política 
educativa que se orienta a formar a los estudiantes de los pueblos origi-
narios para el ejercicio de su ciudadanía, competentes para participar en 
la construcción de una sociedad democrática y plural, tanto en su medio 
social y natural como en otros escenarios socioculturales y lingüísticos.

De otro lado, actualmente en el sistema educativo del país se con-
ceptualiza y operativiza a la Educación Intercultural para Todas y Todos 
(EIT) como la política educativa que orienta el tratamiento pedagógico 
de la diversidad de todo el sistema educativo de forma contextualizada, 
reflexiva y crítica, que busca que cada niño, niña, adolescente, jóvenes, 
persona adulta y persona adulta mayor del país que puedan construir 
identidades plurales desde la afirmación de lo propio y en relación con lo 



329

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

culturalmente distinto para el ejercicio de una ciudadanía participativa, 
democrática e intercultural. (MINEDU, Política Sectorial de Educación 
Intercultural y Educación Intercultural Bilingüe, 2018:41).

Asimismo, el Proyecto Educativo Nacional proyectado hasta el 2021, 
añade a la interculturalidad como eje transversal desde un punto de vista 
que incluya a toda la población escolar. Agrega además como política 
la construcción de un marco curricular nacional que oriente una ense-
ñanza desde una perspectiva intercultural en todos los niveles educati-
vos, con el fin de conseguir una ciudadanía intercultural e inclusiva que 
conozca, respete y valore las diferencias ambientales, socio culturales y 
de género, promoviendo el rechazo de toda circunstancia de racismo y 
discriminación.

En esta evolución de la concepción y la práctica de la educación in-
tercultural es innegable que las Organizaciones No Gubernamentales - 
ONG han jugado un importante papel en el país ya que han contribuido 
en el enriquecimiento de las propuestas en el sistema educativo desde las 
costumbres culturales ancestrales y los lenguajes de los pueblos indíge-
nas. También han contribuido en este desarrollo la Defensoría del Pue-
blo, que realizó un estudio sobre la situación de la EIB y a su vez planteó 
una serie de recomendaciones para mejorarla.

El Consejo Nacional de Educación (CNE) también ha aportado sig-
nificativamente en la elaboración de los criterios de un buen desempeño 
docente, con saberes y habilidades que debe poseer un docente de EIB. 
Asimismo, los Gobiernos Regionales desde sus respectivos Proyectos 
Educativos han incluido orientaciones para la formación de docentes 
bilingües, el diseño de currículos nacionales con enfoque intercultural 
bilingüe, además de haber amparado de manera normativa el uso oficial 
de las lenguas indígenas en la educación y en diversos espacios públicos.

6.5 Situación actual

El Ministerio de Educación desde el año 2012 está promoviendo con-
diciones para que de manera consensuada se construyan los lineamien-
tos orientadores del desarrollo de la educación intercultural para todos 
y todas, además de ser incluido en el currículo nacional los materiales 
educativos, la gestión y la práctica educativa.

En ese horizonte existe una organización y un seguimiento a las polí-
ticas educativas relacionadas con la equidad, al tratamiento de la diver-



330

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

sidad, a la población vulnerable perteneciente a los pueblos originarios y 
de ámbitos rurales; todas ellas orientadas al cierre de brechas educativas.

Bajo esta perspectiva en el año 2013 se ha creado una comisión inter-
sectorial encargada del seguimiento y evaluación de metas e indicadores 
en los planes multisectoriales en los que participa el sector educación, 
en cuanto a la transversalización de los enfoques de derechos humanos, 
igualdad de género e interculturalidad. Sumado a la creación de esta co-
misión, se ha incorporado en el currículo nacional como enfoque funda-
mental la interculturalidad, en toda la práctica educativa.

De igual manera, como criterios fundamentales, tanto en los procesos 
de evaluación de directores, como de docentes, que desarrolla el Minis-
terio de Educación, se considera al enfoque intercultural como criterio 
principal, tanto en los procesos pedagógicos de aula, como en la gestión 
institucional, para considerarlo como un Buen Desempeño profesional. 

En ese sentido, el docente debe promover un ambiente inclusivo, aco-
gedor y colaborativo, atendiendo con pertinencia la diversidad existente 
en su aula, considerando las características individuales, socioculturales 
y lingüísticas de sus estudiantes. En cuanto a los directores de las insti-
tuciones educativas, deben promover y sostener la participación demo-
crática de los diversos actores a favor de los aprendizajes, generando un 
clima escolar basado en el respeto, el estímulo, la colaboración y el reco-
nocimiento de la diversidad.

Asimismo, se ha logrado construir de manera concertada con otros 
sectores del Estado y la sociedad civil, lineamientos de política de Edu-
cación Intercultural para Todos y Todas, así como un Plan de atención 
para una educación intercultural dirigida a niñas, niños y adolescentes 
afroperuanos. Otro avance destacado es la incorporación del enfoque de 
interculturalidad en los lineamientos de política en educación ambiental, 
promovida por el Ministerio del Ambiente.

De la misma forma, en el año 2012 el Ministerio de Educación en 
coordinación con las Direcciones Regionales de Educación (DRE) y las 
Unidades de Gestión Educativa (UGEL), registraron a las instituciones 
educativas que acogen a estudiantes que pertenecen a los pueblos indíge-
nas y que deben brindar servicio de EIB. 

En el listado de las instituciones educativas EIB están considerados no 
solo estudiantes que hablan lenguas originarias como lengua materna, 
sino aquellos que por diversos motivos han perdido el uso de la lengua 
de sus ancestros.



331

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Sin embargo, de todas las instituciones empadronadas, no todas están 
realizando el servicio de EIB debido a que la oferta de docentes formados 
para desarrollar la práctica de EIB es insuficiente para atender a todos los 
pueblos y a sus lenguas. En ese sentido el Ministerio viene realizando es-
fuerzos para que gradualmente sea atendida toda la demanda que existe 
en el país.

Las estadísticas del Ministerio proyectan que solamente un 40% de 
planteles están desarrollando la práctica pedagógica EIB, con todos los 
componentes que deben considerarse, es decir, con docentes que cono-
cen la cultura y dominan la lengua de los estudiantes, aplican las estrate-
gias de EIB, cuentan con recursos educativos en lenguas originarias y en 
castellano, manejándolos de manera adecuada, además de realizar una 
gestión participativa.

Los reportes estadísticos también expresan que el 33% de institucio-
nes educativas de inicial y primaria reciben acompañamiento pedagógi-
co EIB garantizando un mejor servicio de la propuesta respondiendo a 
los escenarios socioculturales y lingüísticos en los que se encuentran. Es 
importante destacar que el Ministerio de Educación viene desarrollando 
una serie de medidas con la finalidad de garantizar el acceso a una educa-
ción de calidad, a los niños, niñas, adolescentes, jóvenes, personas adul-
tas, personas adultas mayores que pertenecen a los pueblos originarios. 

En el Informe Nº 174 de la Defensoría del Pueblo del año 2016, reali-
zada entre mayo de 2014 a enero de 2016 manifiesta que se ha incremen-
tado el número de estudiantes que han mejorado la comprensión lectora 
en lengua originaria:

Los resultados de las últimas evaluaciones censales mues-
tran que los estudiantes indígenas siguen presentando los 
resultados más bajos de todo el sistema educativo. No obs-
tante, se puede observar que hay una progresiva mejoría en 
comprensión lectora en lengua originaria. En el caso de las 
lenguas andinas (quechua y aymara) el porcentaje de estu-
diantes que han logrado el nivel “satisfactorio” prácticamen-
te se ha duplicado, mientras que en lenguas amazónicas el 
porcentaje en el caso del awajún se ha triplicado y en el caso 
de los shipibos cuadriplicado, pero sin que en ninguno de 
los casos sobrepase el 22%. (Informe de la Defensoría del 
Pueblo Nº 174. 2016:166).

Estos resultados se han logrado cristalizar como consecuencia de la 



332

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

creación y aplicación de diferentes estrategias de colaboración entre el 
Estado y la sociedad civil, destacándose la Comisión Nacional de Educa-
ción Intercultural Bilingüe (CONEIB), conformada por representantes 
amazónicos, andinos y afroperuanos; además de la Mesa Técnica EIB que 
reúne a organizaciones y expertos especializados en EIB; y el TINKUY 
que recoge las voces de los estudiantes indígenas y no indígenas, a quie-
nes está destinada la Educación Intercultural Bilingüe (EIB) y la Educa-
ción Intercultural para Todos y Todas (EIT), correspondientemente.

Los avances más significativos son los siguientes:
 Existencia de un Plan Nacional de Educación Intercultural 
Bilingüe como política pública con metas, resultados, estra-
tegias y acciones al 2021, con la perspectiva de atención cre-
ciente a todos los pueblos, lenguas y regiones.
 Sistema de información que cuenta con el registro de insti-
tuciones educativas EIB, de docentes bilingües, además de 
tener identificadas las lenguas originarias habladas en el país.
 Propuesta pedagógica de EIB que incluye materiales de ca-
lidad, innovadores y de alta demanda cognitiva, en lenguas 
originarias y en castellano. Hasta el 2015 han sido imple-
mentadas alrededor de cinco mil escuelas EIB.
 El modelo de servicio educativo EIB contempla formas de 
atención diferenciadas con la finalidad de fortalecer cultural 
y lingüísticamente los contextos urbanos, periurbanos o ru-
rales que lo requieran.
 Los componentes elementales del servicio educativo EIB, 
son en primer lugar los docentes que conozcan la cultura y la 
lengua de los estudiantes, así como el dominio de estrategias 
metodológicas. La pertinencia curricular es factor primor-
dial, los materiales educativos de calidad en lenguas origina-
rias y en castellano; además de una gestión descentralizada y 
participativa del servicio educativo.

De otro lado, en la región Loreto en diciembre de 2018, bajo la asis-
tencia técnica de UNICEF, se reunieron los especialistas de EIB de las 
Unidades de Gestión Educativa Local (UGEL) de las ocho provincias de 
la región y funcionarios de la Dirección Regional de Educación - DRE 
con el objetivo de evaluar la implementación de la Política Nacional EIB 
en la región, arribando a las siguientes conclusiones que se detallan en el 
siguiente cuadro:



333

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Objetivo

1. Acceso,
permanencia
y culminación
oportuna
(condiciones
para la EIB)

2. Currículo
y propuesta
pedagógica
(materiales edu-
cativos y logros
de aprendizaje)

3. Formación
docente inicial
y en servicio.

4. Fortale-
cimiento de
capacidades.

Desafío

• Cerrar la brecha de docentes bilingües
por lengua originaria y nivel, aseguran-
do una adecuada racionalización según
la lengua hablada en la institución edu-
cativa.
• Capacitar a los docentes intitulados
que prestan servicios en EIB, y promo-
ver progresivamente su profesionaliza-
ción.

• Asegurar los procesos de distribución
de materiales para que lleguen de ma-
nera oportuna y eficiente para cada
lengua.
• Promover la producción de materiales
en todas las lenguas presentes en la
región.
• Promover evaluaciones de aprendizaje
en las principales lenguas originarias de
la región Loreto, además de awajún y
shipibo-konibo.
• Mejorar los logros de aprendizaje en
comprensión lectora tanto en lengua
originaria y en castellano como segunda
lengua.

• Ampliar y descentralizar la oferta de
formación inicial docente, tomando en
consideración la diversidad de lenguas
a atender desde la región.
• Extender la oferta de formación en ser-
vicio para docentes EIB.

• Desarrollar mayores oportunidades
de capacitación a los especialistas de
la Dirección Regional de Educación -
DRE y Unidades de Gestión Educativa
Local - UGEL, especialmente en gestión
territorial.
• Incluir en las capacitaciones tanto a
especialistas EIB como otros de EBR
para una mejor atención a la intercultu-
ralidad.

Oportunidad

Presencia de Institutos de 
Educación superior -IESP con 
la carrera de EIB, así como 
institutos de investigación, el 
Formabiap y otros aliados con 
quienes se puede desarrollar 
una estrategia para cerrar la 
brecha docente.

• La Ugel Nauta perteneciente
a la región Loreto ha desarro-
llado el aplicativo KUKA para
asegurar la entrega de material
educativo con un sistema de
georreferenciación, reconoci-
do por el Minedu como buena
práctica, y que se puede ex-
tender a las demás Ugel de la
región.
• Loreto ya cuenta con evalua-
ciones propias en comprensión
lectora y matemáticas para
EBR, que han permitido mejo-
ras en los logros. Experiencia
que se puede replicar en EIB.

• Trabajo sostenido del Progra-
na Nacional de Becas - PRO-
NABEC-Loreto para lograr be-
carios EIB.
• Aceptación en la región del
soporte pedagógico Intercultu-
ral - SPI.

• Desarrollo del PDP y de pa-
santías en la región.

Elaboración Propia



334

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

A partir de estos desafíos y oportunidades que se identificaron por 
objetivos, la comisión determinó los siguientes desafíos regionales en la 
implementación de la política nacional EIB:

Cerrar la brecha de docentes bilingües por lengua originaria 
y nivel, asegurando una adecuada racionalización según la 
lengua hablada en la institución educativa.
Capacitar a los docentes intitulados que prestan servicios en 
EIB y promover progresivamente su profesionalización.
Asegurar los procesos de distribución de materiales para que 
lleguen de manera oportuna y eficiente para cada lengua.
 Promover la producción de materiales en las lenguas de la 
región.
Promover evaluaciones de aprendizaje en las principales 
lenguas originarias de la región Loreto, además de awajún, 
shipibo-konibo y shawi (lengua con mayor número de ha-
blantes en Loreto).
Mejorar los logros de aprendizaje en comprensión lectora 
tanto en lengua originaria y en castellano como segunda 
lengua.
Ampliar y descentralizar la oferta de formación inicial do-
cente, tomando en consideración la diversidad de lenguas a 
atender desde la región, y un currículo de formación perti-
nente.
 Extender la oferta de formación en servicio para docentes 
EIB.
 Desarrollar mayores oportunidades de capacitación a los 
especialistas de DRE y UGEL, especialmente en gestión te-
rritorial.

6.6 Marco legal de la educación indígena en el Perú

La Constitución política peruana reconoce y protege la pluralidad ét-
nica y cultural de la nación. Asimismo, se señala que el Estado fomen-
ta la educación bilingüe e intercultural según las características de cada 
zona, preserva las diversas manifestaciones culturales y lingüísticas del 
país, y promueve la integración nacional (art. 17). Sobre las lenguas ha-
bladas en el país se declara que son idiomas oficiales el castellano y en 
las zonas donde predominen, también los son el quechua, el aymara y las 



335

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

demás lenguas aborígenes (art. 48).
En el Convenio N° 169 OIT (1989) en los artículos 26 y 28 acerca de 

los pueblos indígenas y tribales en países independientes, ratificado por 
el Estado peruano mediante Resolución Legislativa Nº 26253 se estable-
ce que deberán adoptarse medidas para garantizar a los miembros de los 
pueblos interesados la oportunidad de adquirir una educación en igual-
dad de oportunidades con el resto de la comunidad nacional. Además, 
el artículo 28 sostiene que “siempre que sea viable deberá enseñarse a los 
niños de los pueblos interesados a leer y a escribir en su propia lengua 
indígena”.

De otro lado, la Ley General de Educación 28044, en su artículo 8, 
literal f, señala que uno de los principios fundamentales del sistema 
educativo peruano es la interculturalidad, asumiéndose como riqueza 
la diversidad cultural, étnica y lingüística del país, promoviendo el reco-
nocimiento y el respeto a las diferencias. Asimismo, se fomenta el mutuo 
conocimiento y actitud de aprendizaje del otro, que sustenta la convi-
vencia armónica y en intercambio entre las diversas cultural del mundo.

En el artículo 19 la mencionada ley indica que de conformidad con lo 
establecido en los tratados internacionales el Estado reconoce y garanti-
za el derecho de los pueblos indígenas a una educación en condiciones 
de igualdad con el resto de la población. De acuerdo con ello deben im-
plementarse programas especiales que garanticen igualdad de oportuni-
dades y equidad de género en todo el territorio del país, especialmente 
en las zonas rurales.

Asimismo, el artículo 20 de la misma Ley señala que la educación 
Bilingüe intercultural fomenta la estimación y enriquecimiento de la 
propia cultura, el diálogo intercultural y la toma de conciencia de los 
derechos de los pueblos indígenas, y de otras comunidades nacionales 
y extranjeras. Agregado a ello, se incorpora la historia de los pueblos, 
sus sabidurías y tecnologías, sistemas de valores, pretensiones sociales y 
económicas; también garantiza el aprendizaje en la lengua materna de la 
población estudiantil y del castellano como segunda lengua y el poste-
rior aprendizaje de lenguas extranjeras.

Además, estipula el compromiso de las y los docentes de dominar tan-
to la lengua originaria del sitio donde laboran como el castellano. Tam-
bién afirma la participación de los miembros de los pueblos indígenas 
en la organización y realización de programas de educación, asumiendo 
gradualmente la dirección de dichos programas, preservando las lenguas 



336

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

de los pueblos indígenas y promoviendo a su vez su desarrollo y práctica.
La Ley 27818 en su artículo 1 señala que el Estado reconoce la diver-

sidad cultural como un valor y promueve la educación bilingüe intercul-
tural en los territorios donde residen las poblaciones indígenas. Señala 
que para dar cumplimiento a este mandato el Ministerio de Educación 
diseñará el plan nacional promoviendo la participación activa de los 
pueblos indígenas en el planteamiento de estrategias educativas en lo 
que les corresponda.

Del mismo modo, en el literal c) del artículo 9 de la Ley 27558, Ley de 
Fomento de la Educación de las Niñas y Adolescentes Rurales, se señala 
como uno de los principales objetivos para lograr equidad en la calidad 
educativa el contar con programas de educación bilingüe que permitan 
la posibilidad de comunicarse en dos lenguas, apropiándose de lo más 
valioso de cada cultura, favoreciendo el enriquecimiento de la identidad 
personal y dirigiendo la atención a los elementos que discriminan a las 
niñas y adolescentes rurales.

Asimismo, la Ley 29735, numeral 1.2 del artículo 1, declara de interés 
nacional el uso, preservación, desarrollo, recuperación, fomento y difu-
sión de las lenguas originarias del Perú, consagrando como derecho de 
toda persona, el de recibir una educación en su lengua materna y en su 
propia cultura, bajo un enfoque de interculturalidad; teniendo en cuenta 
que todas las lenguas originarias manifiestan una manera distinta de con-
cebir y de describir la realidad.

Igualmente, mediante Decreto supremo Nº 003-2015-MC, se aprueba 
la política nacional para la transversalización del enfoque intercultural 
que promueve un Estado que reconoce la diversidad innata en nuestra 
sociedad; orientando, articulando y señalando los mecanismos de acción 
para garantizar el ejercicio de los derechos de la población, especialmente 
de los pueblos indígenas y la población afroperuana, contribuyendo a la 
inclusión social y eliminación de la discriminación.

Además, el Proyecto Educativo Nacional (PEN) AL 2021 y el Plan Es-
tratégico Sectorial Multianual (PESEM) establecen a la EIB como una 
política prioritaria del Estado, orientada a la atención de los pueblos indí-
genas por ser un sector poblacional altamente vulnerable.

De otro lado, en la región Loreto en el año 2018 el Gobierno Regional 
emitió la Ordenanza Nº 16 teniendo como antecedentes la normatividad 
internacional y nacional respecto de la responsabilidad del Estado de re-
conocer la diversidad cultural del país y promover la educación intercul-



337

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

tural en las regiones donde habitan los pueblos indígenas. En ese sentido 
esta Ordenanza crea el Consejo Regional de Cultura de Loreto, confor-
mada por instancias del Estado y de la sociedad civil, además de estable-
cer políticas regionales, vinculándolas con los lineamientos nacionales.

Estas políticas, entre otros importantes lineamientos proponen im-
pulsar y consolidar el enfoque intercultural; reconocer, valorar y proteger 
el aporte de los pueblos originarios; promover el conocimiento, apren-
dizaje, difusión y uso de las lenguas originarias amazónicas, respaldar y 
fomentar la investigación científica y tecnológica en materia de cultura, 
así como los conocimientos y saberes de los pueblos y originarios.

Finalmente, la Política Sectorial de la Educación Intercultural y Edu-
cación Intercultural Bilingüe se sustenta en los siguientes fundamentos:

6.7 Fundamento Pedagógico. Necesidad de aprender de acuer-
do con la cultura y en la lengua materna y de lograr aprendi-
zajes significativos en contextos de diversidad cultural.

La experiencia educativa en los ámbitos mundiales ha demostrado 
que los estudiantes alcanzan mejores aprendizajes cuando los proce-
sos didácticos consideran principalmente el contexto ambiental, social 
y cultural del alumno/a, promoviendo su identidad y su autoestima. El 
desarrollo de estos valores redunda de manera determinante en la efecti-
vidad y en el éxito de los aprendizajes.

La sabiduría de los diversos pueblos debe considerarse como el fun-
damento y el punto de partida del sistema educativo básico intercultural. 
Para ello se requiere de un profundo conocimiento y un procedimiento 
particular y específico para cada pueblo o sector poblacional. Es en refe-
rencia a la sabiduría de los pueblos o cultura didáctica local que se puede 
comprobar cualquier contribución acreditada para mejorar la calidad de 
la educación.

La enseñanza de los conocimientos y prácticas de la herencia 
cultural de la población estudiantil, así como de su lengua 
originaria, sea esta como lengua materna o como lengua de 
herencia (en aquellas situaciones en las que por diversas ra-
zones tienen ahora el castellano como lengua predominan-
te), promueve el sentido de pertenencia a sus familias y co-
munidades locales, lo que fortalece su identidad, autoestima, 
sentido de pertenencia y autonomía. Esto les da seguridad 



338

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

y redunda positivamente en la mejora de sus aprendizajes. 
Un aprendizaje cultural y lingüísticamente situado contribu-
ye a fortalecer la dimensión afectiva, que es determinante 
para un aprendizaje efectivo. (MINEDU, Política Sectorial 
de Educación Intercultural y Educación Intercultural Bilin-
güe, 2018:50).

Los escenarios educativos sufren una evolución significativa cuando 
los principales actores del sistema educativo, es decir los estudiantes, se 
convierten en los protagonistas de la construcción de formas democráti-
cas y respetuosas de las diferencias culturales, de género, generacionales 
y de cualquier otro motivo; haciendo que toda forma de discriminación 
y racismo en la sociedad en que vive sea superada de manera paulatina.

6.8 Fundamentos políticos – democráticos Contribución a la 
construcción de una ciudadanía Intercultural y convivencia democrática.

Es fundamental que en el país exista un proyecto colectivo en el cual 
todos los ciudadanos se sientan representados y en este propósito la edu-
cación debe brindar a todas y todas las oportunidades de constituirse 
como ciudadanos que acepten de manera positiva la diversidad que ca-
racteriza al país, valorando y respetando la pluriculturalidad y el multi-
lingüismo.

De otro lado, la educación, por su carácter formativo, debe desarro-
llar en las personas la capacidad de conocer, comprender y resolver con-
flictos históricos, políticos, sociales y económicos, mediante el diálogo, 
la deliberación y la exploración de consensos, asumiéndolos como una 
oportunidad de crecimiento y desarrollo de valores.

El espacio educativo, y en particular la educación intercultu-
ral y la educación intercultural bilingüe permiten desarrollar 
capacidades y actitudes, así como adquirir conocimientos 
para el manejo de diversas situaciones de conflicto a través 
del diálogo, la deliberación y la búsqueda de consensos.(MI-
NEDU, Política sectorial de Educación Intercultural y Edu-
cación Intercultural Bilingüe, 2018:50).

Todos los pobladores del país y en particular los miembros de los 
pueblos indígenas necesitan una educación contextualizada que respon-
da a su visión de desarrollo personal y como sociedad, garantizando su 
derecho como ciudadano y ciudadana.



339

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

6.9  La experiencia del Programa de Formación de Maestros Bilingües 
de la Amazonía Peruana–Formabiap36

Algo de historia

Una importante aspiración de los pueblos indígenas amazónicos fue 
acceder a la educación y por ello, trabajaron intensamente para que las 
comunidades contaran con una escuela. Se sabe que los padres y madres 
de familia se organizaban para construir sus locales escolares y pagar a 
los maestros con la esperanza que la educación sería un vehículo que 
mejoraría la vida de sus hijos. Esta esperanza, convertida años más tarde 
en un derecho por exigir, dio inicio a las primeras reivindicaciones del 
movimiento indígena. En 1980 se crea la Asociación Interétnica para 
el Desarrollo de la Selva Peruana–Aidesep. Todos los que conformaron 
esta organización tenían la certeza de que a partir de la educación se 
podían promover procesos de reafirmación de la identidad indígena, de 
valoración cultural y de reconocimiento de la importancia vital del te-
rritorio como base para la continuidad de la vida de los pueblos.

Desde esta perspectiva, Aidesep se planteó la necesidad de construir 
una educación alternativa que respondiera a las demandas políticas del 
movimiento indígena relacionadas con la defensa de sus territorios y la 
valoración de su herencia cultural. 

A partir de estas aspiraciones y demandas, en 1988, Aidesep en alianza 
con intelectuales, educadores y ONG comprometidas con el movimien-
to indígena, fundó el Programa de Formación de Maestros Bilingües 
de la Amazonía Peruana (Formabiap), en el marco de un convenio con 
el Instituto Superior Pedagógico “Loreto” (en representación del Mi-
nisterio de Educación), la Corporación de Desarrollo de Loreto (Cor-
delor, hoy Gobierno Regional de Loreto) y la ONG Terra Nuova, para 
formar maestros en la especialidad de Educación Primaria Intercultu-
ral Bilingüe. Este convenio fue reconocido mediante la RM 364-88-ED, 
según la cual Formabiap se constituyó en la especialidad Intercultural 
Bilingüe del ISP “Loreto”, hoy área de Educación Intercultural Bilingüe. 
(Aidesep-Formabiab, 2018)

36  Resumen del documento “Formabiap: repensando la educación intercultural bilingüe”. 
        Iquitos, 2018.

libro martha vergara.indd   339libro martha vergara.indd   339 30/08/2020   02:46:54 p. m.30/08/2020   02:46:54 p. m.



340 

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

La Fundación de Formabiap

A inicios de 1984, el Instituto Superior Pedagógico Loreto (ISPL), la 
Universidad Nacional de la Amazonía Peruana (UNAP) y siete federa-
ciones indígenas afiliadas a Aidesep, realizaron un diagnóstico socioeco-
nómico, pedagógico y sociolingüístico con el fin de recoger información 
sobre la situación de la población indígena amazónica y la educación 
primaria en las escuelas de sus comunidades.

Los resultados de esta investigación revelaron las condiciones de 
educabilidad de los niños y niñas indígenas, sus casi inexistentes apren-
dizajes escolares, el desarraigo de sus contextos culturales, la falta de 
maestros para enseñar en la lengua indígena de los estudiantes, entre 
otros aspectos que interpelaron a la escuela pública en las comunidades 
indígenas y a la formación de maestros bilingües. 

Con ello se dio inicio en 1988 al Programa de Formación de Maestros 
Bilingües de la Amazonía Peruana, en el marco de un convenio de coope-
ración entre el Ministerio de Educación, el Gobierno Regional de Loreto, la 
Institución italiana Terra Nuova y Aidesep. Este convenio plantea la figura 
de coejecución, constituyéndose en uno de los aspectos más innovadores 
de este programa, que además le ha permitido, a lo largo de estos años, ha-
cer las propuestas educativas que los pueblos indígenas demandan. 

El Programa inició su trabajo formando maestros en la especialidad 
de educación primaria intercultural bilingüe con estudiantes de siete pue-
blos indígenas. Durante los siguientes años se incorporaron estudiantes 
de otros pueblos y a mediados de la década de 1990, en alianza con las 
organizaciones regionales indígenas, Formabiap inició tres programas de 
formación de maestros en servicio, en las sedes de Santa María de Nieva 
(Región Amazonas), San Lorenzo (Región Loreto) y Satipo (Región Ju-
nín). Con la incorporación del programa de Profesionalización, Forma-
biap amplió la formación magisterial a otros pueblos amazónicos.

En el 2005 Formabiap, respondiendo a una necesidad, inicia la for-
mación de maestras en la especialidad de Educación Inicial Intercultural 
con los pueblos Kukama-Kukamiria y Tikuna. Asimismo por ese tiempo 
desarrolla un trabajo intenso de capacitación a animadoras en la Selva 
Central. Por distintos motivos, se deja la atención a la formación en este 
nivel y en el 2015 se reanuda la formación docente en la especialidad 
inicial mediante un convenio con el Ministerio de Educación.

libro martha vergara.indd   340libro martha vergara.indd   340 30/08/2020   02:46:54 p. m.30/08/2020   02:46:54 p. m.



341

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Formabiap en datos

Años de funcionamiento: 31

Programas que desarrolla: Formación docente inicial y continua a través de la for-
mación inicial de maestros en la Comunidad Educativa de Zungarococha, los pro-
gramas de profesionalización docente y capacitaciones en sedes descentralizadas.

Maestros formados en los distintos programas: 1213 

Pueblos indígenas: 16

Asháninka, Nomatsigenga, Shawi, Shiwilu, Achuar, Awajún, Wampis, Kandozi, 
Bora Chapra, Shipibo-Konibo, Murui–muinani, Kukama–Kukamiria, Kichwa, Tiku-
na e Ikitu.

Niños y niñas atendidos beneficiados: 363 900

Padres y madres de familia: 181 950

Características del Formabiap

Este programa posee características únicas que lo destacaron de los 
demás centros de formación docente EIB en el país. Actualmente, los 
centros formadores de maestros en la especialidad de Educación Inter-
cultural Bilingüe, buscan replicar, de  cierto modo y en la medida de sus 
posibilidades, este modelo.

• La Co ejecución del programa

La coejecución37 entre la confederación indígena (Aidesep) y el Ins-
tituto Estatal de Formación Magisterial (ISSPLoreto) es uno de los as-
pectos más innovadores de Formabiap y constituye un marco inédito 
en el país y en el continente. Esto permitió que la organización indígena 
pudiera plasmar su proyecto sociopolítico en la propuesta educativa en 
general y tuviera injerencia en los niveles de gestión y organización del 
Programa como el de la selección de todo el personal y la contratación 
de una parte de él, su participación en el diseño de los lineamientos cu-
rriculares, el desarrollo y evaluación constante de la propuesta formati-
va, entre otros aspectos.
37 En la administración pública se conoce como gestión a la administración de los recursos con 

la finalidad de impulsar el desarrollo de una institución. Cuando la responsabilidad recae en 
dos administradores se considera una cogestión;sin embargo, por tratarse de una experiencia 
inédita en el Perú se decidió llamarla coejecución.

libro martha vergara.indd   341libro martha vergara.indd   341 30/08/2020   02:46:54 p. m.30/08/2020   02:46:54 p. m.



342 

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

La coejecución cotidiana del Programa es asumida por el jefe del área 
intercultural bilingüe del ISSP “Loreto” y el representante de Aidesep, 
que ostentan cargos del mismo nivel jerárquico. Ellos dirigen los proce-
sos de planificación y evaluación de las actividades y atienden asuntos 
de índole académica y administrativa.

La cogestión del Programa exige una práctica intercultural de com-
prensión y respeto entre personas procedentes de diferentes tradiciones 
culturales, así como la búsqueda de consensos en función del objetivo 
común que los convoca. Compartir la toma de decisiones en un esque-
ma de relaciones horizontales es una práctica sumamente compleja que 
requiere de un nivel básico de confianza entre los ejecutores y de una 
gran capacidad de diálogo que les permita confrontar puntos de vista y 
enfocar los aspectos problemáticos de la cogestión.

Sin embargo, a pesar de todos los problemas que conlleva una prác-
tica cotidiana de dirección y gestión intercultural, luego de 31 años de 
experiencia puede afirmarse que los aportes más significativos del Pro-
grama derivan de este marco institucional único en el país y en toda la 
región. (Aidesep-Formabiap, 2018)

• Participación de las federaciones indígenas

Las federaciones indígenas participan en el Programa en representación
de sus pueblos. A lo largo de su funcionamiento han intervenido en la se-
lección de postulantes, en la elección de los especialistas o sabios indígenas, 
brindan facilidades para el desarrollo de las prácticas profesionales, hacen un 
seguimiento del trabajo docente de sus estudiantes egresados en las escuelas 
comunales y en varios casos gestionan, ante la instancia correspondiente, la 
asignación de plazas en instituciones educativas de sus comunidades para 
los egresados. Los niveles de participación son variados y dependen mucho 
de la situación coyuntural que las federaciones atraviesan, la dinámica in-
terna de estas, su relación con las instancias regionales y Aidesep central, los 
conflictos referidos a la defensa y conservación de sus territorios, entre otros 
motivos que condicionan su participación en el Programa.  

Sin embargo, pese a su limitada y variada participación, las federa-
ciones sienten a Formabiap como suyo. Ellos se encargan de recoger los 
reclamos y demandas de las comunidades y las presentan al Programa, 
con el convencimiento que su voz será escuchada.

libro martha vergara.indd   342libro martha vergara.indd   342 30/08/2020   02:46:54 p. m.30/08/2020   02:46:54 p. m.



343

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

• Los especialistas para la formación docente

Otra innovación destacable es la participación de un conjunto de
mujeres y hombres indígenas elegidos por sus federaciones como es-
pecialistas en lengua y cultura38. Ellas y ellos ayudan a los estudiantes 
de sus respectivos pueblos a profundizar su conocimiento sobre su he-
rencia cultural y apoyan a los docentes no indígenas, así como a los lin-
güistas, en el aprendizaje de sus tradiciones culturales y sus lenguas. La 
participación de sabios y sabias es invaluable, ya que son ellos y ellas los 
pilares en los que se reconstruyen y valoran las sabidurías indígenas, los 
que marcan determinados contenidos y prácticas y los que guían los 
procesos formativos desde la visión de sus pueblos.

Por primera vez en la historia de la formación docente en Latinoamé-
rica, Formabiap incorporó a conocedores indígenas, hombres y mujeres 
seleccionados por sus organizaciones, para asegurar el tratamiento de las 
lenguas y las culturas de los estudiantes en el proceso de formación. Esta de-
cisión marcó un cambio trascendental en la educación superior y luego en 
la educación básica, que actualmente también apela a la participación de los 
conocedores de las comunidades en la formación de los estudiantes. Lasti-
mosamente esta estrategia aún no está reconocida por la oficialidad, aunque 
hay experiencias que buscan implementarla según sus particularidades. 

• Los docentes indígenas

Desde sus inicios Formabiap ha garantizado la presencia de docentes in-
dígenas conocedores de su lengua y cultura y sobre todo fortalecidos en sus 
identidades y convencidos del proyecto sociopolítico de sus organizaciones. 
Después de varios años de funcionamiento, Formabiap impulsó el ingreso de 
varios de sus egresados para integrar el equipo de formadores y capacitadores.

• El trabajo con equipos interdisciplinarios

Desde su creación, Formabiap concibió que la construcción de una
propuesta educativa debía ser asumida por un equipo interdisciplinario  
compuesto por educadores indígenas y no indígenas de diferentes especia-
lidades, así como por antropólogos, sociólogos, lingüistas, ingenieros o téc-

38 Formabiap llama así a los hombres y mujeres conocedores de la lengua y la cultura de sus 
pueblos, seleccionados por su federación para que participen en la formación de los estu-
diantes.

libro martha vergara.indd   343libro martha vergara.indd   343 30/08/2020   02:46:54 p. m.30/08/2020   02:46:54 p. m.



344 

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

nicos forestales, todos ellos acompañados por los  especialistas indígenas. 
En los últimos años, esta situación tiende a debilitarse por falta de apoyo 
del Estado y la disminución de los fondos de la cooperación internacional. 

Con todos los actores sociales definidos y sus roles claramente esta-
blecidos, Formabiap inicia el desafío de construir una propuesta educa-
tiva que responda a las necesidades, intereses y demandas de los pueblos 
indígenas de la Amazonía Peruana.

• Los equipos locales o Comunidades educativas

Desde su fundación,  el Formabiap organizó a todo el personal en  equi-
pos locales –así se les denominó hasta 2017– hoy en día llamados “Comu-
nidades Educativas”.

Una Comunidad Educativa está integrada por los docentes de distin-
tas áreas, el especialista indígena y los estudiantes de un pueblo indíge-
na. Actualmente, en la formación docente en Zungarococha, contamos 
con cuatro comunidades: awajún, shawi, kichwa y kukama-kukamiria.

Las comunidades educativas tienen la función de apoyar en la forma-
ción integral de sus miembros a través de diversas actividades académi-
cas y de desarrollo personal. Asimismo, es en estos espacios de reunión 
donde se planifica el trabajo de práctica profesional.

• La propuesta educativa/formativa

A diferencia de otros programas de EIB, que se definen en términos
estrictamente pedagógicos, Formabiap fue concebido como un modelo 
educativo alternativo que busca responder a las necesidades y demandas 
políticas y sociales del movimiento indígena. 

Al ser Formabiap una propuesta política de Aidesep, la formación 
de maestros EIB fue concebida desde una perspectiva que no sólo veía 
al docente como un impulsor de innovaciones educativas y defensor de 
la herencia cultural y lingüística de su pueblo originario, sino también 
como acompañante de procesos sociales dirigidos al desarrollo de pro-
puestas pertinentes, autónomas y con identidad para la defensa y el ejer-
cicio pleno de su ciudadanía y los derechos colectivos, así como para la 
plasmación de sus Planes de Vida desde la perspectiva del Buen Vivir.

Desde su rol de coejecutor, Aidesep exigió el desarrollo de una nueva 
propuesta educativa que incorporara las sabidurías y prácticas de los pue-

libro martha vergara.indd   344libro martha vergara.indd   344 30/08/2020   02:46:54 p. m.30/08/2020   02:46:54 p. m.



345

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

blos indígenas además de los elementos de la ciencia, la tecnología y cono-
cimientos desarrollados por distintas sociedades del mundo. La propuesta 
educativa debía estar bajo los siguientes fundamentos:

a. Revalorar la herencia cultural indígena

Desde su fundación, Aidesep exigió el desarrollo de una nueva prác-
tica educativa que incorpore las sabidurías y prácticas de los pueblos in-
dígenas además de los de la ciencia. Desde esta perspectiva, y después de 
un largo recorrido reflexionando y revisando sus propuestas, Formabiap 
plantea una educación intercultural que valore e incorpore críticamente 
los conocimientos, formas de vida y cosmovisión de los pueblos indí-
genas, de otros contextos socio culturales y de la ciencia y tecnología, 
a fin de que los estudiantes tengan condiciones para desenvolverse en 
distintos contextos y enfrentar los desafíos que plantea el mundo global.  

Formabiap comprendió que otorgar valor a las tradiciones culturales y 
a las lenguas indígenas y darles un rol protagónico en la educación escolar, 
ayudaría a los estudiantes a vencer la vergüenza e inseguridad generadas 
en los procesos de dominación y colonización a los que han estado some-
tidos los pueblos indígenas. Por eso su enfoque se centró en mantener los 
conocimientos vigentes y en recuperar los que se estaban perdiendo, y que 
podían ser importantes para garantizar procesos de autodeterminación 
orientados al buen vivir. A medida que se realizaba este trabajo se iban 
visibilizando estos saberes y se tomaba distancia de la ciencia occidental 
como fuente única y válida de todo saber y conocimiento.

Con el tiempo, esta aproximación se ha enriquecido y Formabiap ha 
superado el discurso dicotómico del saber indígena local articulado a los 
conocimientos científicos, para plantear una educación intercultural que 
valore e incorpore los conocimientos, formas de vida y cosmovisión de los 
pueblos indígenas, de otros ambientes socio culturales y de la ciencia y la 
tecnología, a fin de que el estudiante esté en condiciones de desenvolverse 
en distintos contextos y enfrentar los desafíos que plantea el mundo global.

b. El territorio como eje dinamizador de la propuesta curricular

La defensa del territorio adquiere un papel fundamental en tanto se
considera que sin territorio no será posible la existencia y continuidad 
de los pueblos indígenas.

libro martha vergara.indd   345libro martha vergara.indd   345 30/08/2020   02:46:54 p. m.30/08/2020   02:46:54 p. m.



346 

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Por esta razón, desde su perspectiva orientada a la defensa y ejercicio 
de los derechos de los pueblos indígenas, el Programa ofrece a los futu-
ros maestros un conjunto de elementos que les permitirán posicionarse 
como actores que, por un lado, promoverán las toma de conciencia de 
los niños y pobladores sobre la situación actual de su territorio, y por 
otro su manejo responsable. 

Formabiap concibe al territorio como una unidad indisoluble donde 
se interrelacionan el ser humano, la naturaleza y el mundo espiritual, 
siendo a la vez el lugar de los ancestros, de las madres o seres protectores 
del mundo animal y vegetal y del espacio en el que se inspiran y recrean 
su modo de vida, su cosmovisión y los saberes ancestrales. La propuesta 
pedagógica recoge la visión unitaria de los pueblos originarios sobre la 
relación naturaleza–sociedad.

El territorio de los pueblos originarios es un tema central en la pro-
puesta educativa de Formabiap. La defensa del territorio adquiere un 
papel fundamental “en tanto base para la vida y la garantía para la su-
pervivencia y reproducción física y cultural de los pueblos indígenas”, 
(Trapnell y Neyra, 2006:41). Formabiap concibe al territorio como una 
unidad indisoluble donde se interrelacionan el ser humano, la natura-
leza y el mundo espiritual, siendo a la vez el lugar de los ancestros, de 
las madres o seres protectores del mundo animal y vegetal y del espacio 
en el que se inspiran y recrean su modo de vida, su cosmovisión y los 
saberes ancestrales. 

Formabiap señala que el egresado de la formación inicial docente en  
EIB “reivindica el territorio de su pueblo como legado ancestral, base y 
condición para el desarrollo de un proceso socioecológico propio”. (LC 
Formabiap, 1997:34) 

Dada la situación actual de deterioro de los territorios indígenas, 
Formabiap propone que desde la escuela y la formación inicial docen-
te en EIB se reflexione y se adquiera conciencia de esta situación, para 
desarrollar propuestas que eviten que se siga degradando el bosque, 
ayudándole a recuperarse y proponiendo alternativas productivas y de 
aprovechamiento pertinentes y sostenibles que generen bienestar para la 
población. En síntesis, se trata de motivar en los niños, en los pobladores 
y en la sociedad una actitud de manejo responsable y respetuoso de sus 
territorios.

libro martha vergara.indd   346libro martha vergara.indd   346 30/08/2020   02:46:54 p. m.30/08/2020   02:46:54 p. m.



347

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

c. Desarrollar los aprendizajes a partir de las actividades sociales y produc-
tivas de la comunidad, sus problemas y el entorno sociocultural y ecológico

El desarrollo del trabajo educativo a partir de actividades sociales y 
productivas de la comunidad, sus problemas y el entorno socio cultural y 
ecológico ofrece a los estudiantes oportunidades de aprender reflexionan-
do sobre su entorno y ser capaces de valorarlo, comprenderlo y cambiarlo, 
si así es el caso. La formación de actores sociales involucrados con su me-
dio social y natural constituye en esencia el sentir de la institución, pues 
se pretende que a corto y largo plazo, estas personas contribuyan en la 
construcción de un proyecto socio histórico alternativo para sus pueblos. 

Formabiap concibió el trabajo en la educación primaria, y luego en la 
inicial, a partir de las actividades sociales y productivas que se desarro-
llan en las comunidades (agricultura, caza, pesca, recolección, el tejido 
de algodón y de fibra y la fabricación de instrumentos), porque ofrecen 
el marco social donde los niños y las niñas adquieren sus conocimientos 
y valores. Esto permite abordar la formación desde las maneras en que 
los niños y los jóvenes aprenden en su vida cotidiana y reivindica las 
formas de aprender de los pueblos indígenas u originarios. 

Formabiap fundamenta el valor pedagógico de las actividades socia-
les y productivas al señalar que “el desarrollo del trabajo educativo a 
partir de actividades ofrece también la posibilidad de canalizar la parti-
cipación de agentes educativos de la comunidad en el proceso de apren-
dizaje de los niños y motivar su desarrollo permanente en los contextos 
propios de cada sociedad”, y agrega, que este trabajo “permitirá al niño 
apropiarse de conocimientos que, en lo inmediato, le ayuden a satisfacer 
sus necesidades en función de su edad y de la división sexual del trabajo 
propia de su sociedad y, a más largo plazo, contribuir a la construcción 
de un proyecto sociohistórico alternativo, al formar personas arraigadas 
a su medio y provistas de capacidades para vivir en él y desarrollarlo. De 
allí deviene su función como fin”. (Formabiap, 1997:48)

En coherencia con esta perspectiva, los lineamientos curriculares para la 
educación primaria y la inicial EIB en la Amazonía se han basado en las ac-
tividades sociales y productivas de los pueblos indígenas. De igual manera se 
ha promovido la planificación por proyectos educativos, elaborados a partir 
del calendario comunal, con el fin de propiciar el diálogo de saberes desde 
una perspectiva intercultural. Desde hace algunos años, la planificación de 

libro martha vergara.indd   347libro martha vergara.indd   347 30/08/2020   02:46:54 p. m.30/08/2020   02:46:54 p. m.



348 

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

proyectos educativos se incorpora al proceso de formación inicial docente 
en  EIB y al de enseñanza-aprendizaje en la educación básica EIB. Con los 
lineamientos establecidos, la formación docente en la especialidad de EIB se 
ha desarrollado de la siguiente manera: 

Áreas y no asignaturas

Los lineamientos curriculares que Formabiap ha diseñado para la for-
mación docente inicial y continua tienen una estructura curricular por 
áreas, organización que le permite trabajar los distintos sistemas de cono-
cimientos y generar aprendizajes desde una mirada holística y en coheren-
cia con las visiones indígenas. A lo largo de los 31 años, estos lineamientos 
han sido reajustados, pues la revisión de su propuesta educativa es una 
práctica constante en el Formabiap. Asimismo, algunos cambios curricu-
lares se debieron a que la misma Dirección de Formación Docente del 
Minedu (DIFOID) las exigió. Pese a los cambios ocurridos, la concepción 
de áreas, el enfoque intercultural y la coherencia con el pensamiento indí-
gena, son condiciones para rediseñar las propuestas curriculares.

La inclusión de fases no presenciales 

 Estas fueron concebidas como el espacio necesario para vincular la 
reapropiación y la recuperación de los saberes indígenas, mediante linea-
mientos de investigación, y para el desarrollo de la práctica profesional en 
instituciones educativas donde se hablara la lengua de los estudiantes. Ade-
más fue una estrategia para evitar el desarraigo del estudiante de su comuni-
dad y de su pueblo originario que provoca su larga permanencia en Iquitos. 

Se justificó la necesidad de estas fases por las siguientes razones:
1. Evitar, en la medida de lo posible, el desarraigo del estudiante de

su familia y su sociedad.
2. Por razones económicas y familiares resulta muy difícil que los

estudiantes del programa permanezcan en Iquitos durante todos
los años que dure su formación.

3. El desarrollo de un currículo intercultural bilingüe para la educa-
ción primaria requiere la recuperación de conocimientos propios,
la revisión de conocimientos de otras sociedades incluida la ciencia. 

Durante las fases no presenciales el trabajo se realiza en los tiempos 
y horarios que demanda el desarrollo de los planes de investigación y 

libro martha vergara.indd   348libro martha vergara.indd   348 30/08/2020   02:46:55 p. m.30/08/2020   02:46:55 p. m.



349

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

de la práctica profesional. Con el tiempo, después de varias propuestas 
curriculares se han reajustado las estrategias de trabajo en función de las 
necesidades del proceso formativo.

La inclusión de conocedores indígenas en el equipo de formadores 

Por primera vez en la historia de la formación docente en Latinoamé-
rica, Formabiap incorporó a conocedores indígenas, hombres y mujeres 
seleccionados por sus organizaciones, para asegurar el tratamiento de 
las lenguas y las culturas de los estudiantes en el proceso de formación. 
Esta decisión marcó un cambio trascendental en la educación superior 
y luego en la educación básica, que actualmente también apela a la par-
ticipación de los conocedores de las comunidades en la formación de los 
estudiantes. Como se comentó, lastimosamente esta estrategia aún no 
está reconocida por la oficialidad, aunque hay experiencias que buscan 
implementarla según sus particularidades. 

Las lenguas indígenas y el castellano en la formación docente

Formabiap considera que el tema de lenguas y educación deben ser 
abordados desde los contextos sociales específicos en los que trabaja y 
desde una visión política e histórica que permita a sus estudiantes en-
tender los procesos de dominación y poder que han influido sobre la 
situación actual de las lenguas indígenas. A partir de esta aproximación 
histórica se abordan las condiciones actuales en las cuales se da la rela-
ción entre las lenguas indígenas y el castellano y se analizan cómo deben 
ser abordadas en las escuelas y comunidades.  

El tratamiento del castellano no puede estar al margen del abordaje 
de la lengua indígena, ambos y desde los nuevos aportes del bilingüismo 
como práctica social, pueden interactuar y convivir construyendo nue-
vas interacciones que rompan las prácticas de discriminación, domina-
ción y racismo que persisten hoy en día. 

Formabiap admite que el desarrollo de una educación bilingüe requiere 
que el maestro posea cierto nivel de competencia en el manejo oral y escri-
to de la lengua indígena y el castellano; que haya desarrollado una reflexión 
gramatical sobre ellas y que sea capaz de utilizarlas en los procesos de cons-
trucción de aprendizajes en las diferentes áreas y ciclos de estudio. Para 
lograr estos propósitos, los tres lineamientos curriculares para la formación 

libro martha vergara.indd   349libro martha vergara.indd   349 30/08/2020   02:46:55 p. m.30/08/2020   02:46:55 p. m.



350 

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

docente producidos por Formabiap han incluido Talleres de Lengua. Estos 
se han orientado a mejorar sus capacidades en el manejo oral y escrito 
de la lengua indígena y del castellano, a propiciar el análisis de las len-
guas originarias desde sus propias estructuras y a promover la reflexión 
gramatical en castellano. 

Los estudiantes de Formabiap ingresan al programa con diferentes 
niveles de conocimiento y manejo de su lengua indígena y del castellano, 
situación que se complejiza aún más con las actuales promociones de 
estudiantes que no hablan la lengua indígena. 

Los Talleres de Lengua indígena y de castellano

Estos espacios constituyen uno de los mayores retos para la organiza-
ción de la formación docente. Por un lado se cuenta con estudiantes que 
tienen el castellano como lengua materna, mientras que otros lo tienen 
como segunda lengua. Por otro lado, hay un grupo de jóvenes que tienen 
la lengua originaria como lengua materna, mientras que estudiantes de 
su mismo pueblo la tienen como segunda lengua. Esto obliga a confor-
mar cuatro grupos de trabajo en los talleres de lengua indígena y de cas-
tellano, de tal manera que con cada uno se trabaje en la lengua indígena 
o castellano bajo un tratamiento de primera o segunda lengua.

El trabajo con las lenguas indígenas

A diferencia de otros programas de formación de docentes en EIB, Forma-
biap ha dado cabida al proceso de reflexión gramatical en la lengua indígena y 
se ha esforzado por contar con un equipo capaz de realizar este trabajo. 

El Programa fundamenta la importancia que otorga a la reflexión 
gramatical con los siguientes argumentos:

• Durante su proceso de formación escolar los maestros no han te-
nido ninguna oportunidad de ejercer la reflexión gramatical de
su lengua. Para poder trabajar como docentes serán capaces de
mirar su lengua como un objeto y de analizarla desde su propia
lógica, sin apelar a las categorías gramaticales del castellano.

• Los docentes bilingües necesitan adquirir un metalenguaje que
les permita hablar de su lengua en las clases del área de Comu-
nicación y aplicar estrategias que les permitan enfrentarse al uso

libro martha vergara.indd   350libro martha vergara.indd   350 30/08/2020   02:46:55 p. m.30/08/2020   02:46:55 p. m.



351

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

de la lengua indígena en diferentes áreas y utilizarla como medio 
para construir nuevos aprendizajes.

• El trabajo de reflexión gramatical contribuye al desarrollo de un
conjunto de habilidades cognitivas y metalingüísticas. Estas habili-
dades no solo se desarrollan en los talleres de lengua indígena, sino
también en el trabajo con las áreas de Sociedad, Naturaleza, Mate-
máticas y Comunicación.

El trabajo con el castellano

Aunque se reconoce que la lengua utilizada para dominar y discrimi-
nar en el Perú es el castellano, los hablantes de lenguas indígenas perciben 
a esta lengua como la que les permitirá estar en mejores condiciones para 
relacionarse en la sociedad nacional, de ahí la necesidad de aprenderla y 
priorizarla, muchas veces en desmedro de sus propias lenguas originarias. 
Situación que debe ser abordada desde una reflexión permanente sobre la 
importancia y necesidad de ser bilingüe o multilingüe en el país.

Aprender castellano, constituye una de las mayores motivaciones de 
los padres y madres de familia para mandar a sus hijos a la escuela, y 
también de los jóvenes de formación docente, pues casi todos sus pro-
cesos formativos y de capacitación están en este idioma. Los pueblos 
indígenas y sus organizaciones reconocen que es un derecho de la per-
sona indígena recibir una buena enseñanza en este idioma y lograr ple-
namente el desarrollo de competencias comunicativas en castellano. Las 
normas sobre sus derechos, sus relaciones con el Estado y con los otros 
se dan en esta lengua, conocerla y manejarla es entendida como un arma 
importante para defender sus intereses y dar a conocer sus demandas.

Aún así, la enseñanza del castellano tiene una historia de dolor, repre-
sión, discriminación  y pésimos resultados, de ahí que uno de los retos 
de Formabiap era el de diseñar una propuesta que rompiera esa historia. 
Desde el 2017 se está construyendo un método llamado  “Castellano 
Activo”. Esta metodología pone de relieve la afectividad en el proceso de 
aprendizaje, busca que los estudiantes estén motivados, en un ambiente 
positivo donde se sientan constantemente estimulados. Propone un tra-
bajo multisensorial, porque reconoce que cada persona tiene su propio 
estilo de aprender, de acuerdo con el o los sentidos que más desarrolló. 
Estimula la creatividad vinculándola a una realidad socio cultural espe-

libro martha vergara.indd   351libro martha vergara.indd   351 30/08/2020   02:46:55 p. m.30/08/2020   02:46:55 p. m.



352 

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

cífica  y considera que el aprendizaje debe ser una experiencia satisfac-
toria donde se evidencien logros y avances obtenidos. 

Esta propuesta se trabaja en la formación docente, con los jóvenes 
que tienen castellano como segunda lengua y en las instituciones educa-
tivas del nivel inicial y primaria. 

El uso de las lenguas indígenas y del castellano en los diferentes espa-
cios de la formación docente

Conscientes del desafío de desarrollar las lenguas indígenas, Forma-
biap se dispuso trabajar determinados contenidos o temas del currículo 
en las lenguas indígenas. Esto supuso ser capaz de producir un discurso 
desde la lengua indígena sin desvirtuar, ni cambiar el sentido del texto 
que se quiere comunicar. Hoy en día el reto continúa. Formabiap, a partir 
de los proyectos pedagógicos, logró introducir naturalmente las lenguas 
indígenas en los procesos de construcción de aprendizajes por cada pue-
blo, mientras que el castellano es utilizado para socializar entre pueblos y 
como lengua franca. Otro espacio en el que ambas lenguas conviven y se 
alternan naturalmente son las jornadas extracurriculares como las activi-
dades deportivas y artísticas, los intercambios socio culturales, entre otros.

La investigación, indagación y recuperación de saberes

Los procesos de investigación se han orientado a que los estudiantes se 
apropien y recuperen los conocimientos, la sabiduría, las prácticas y los va-
lores ancestrales de sus pueblos originarios, puesto que la escuela, durante 
la educación básica, los privó de una relación intensa y permanente de la 
socialización familiar y comunal, imponiéndoles a su vez formas de pensa-
miento y modelos de vida de la sociedad dominante, ajenos a su realidad y 
generando, en algunos casos, una actitud de rechazo a su herencia cultural.

Formabiap provee a los estudiantes de lineamientos de investigación, 
conocidos también como lineamientos de trabajo de campo. Las inves-
tigaciones en las comunidades proporcionan a Formabiap un bagaje im-
portante de conocimientos indígenas. Esto ha sido y es fundamental para 
llevar a cabo el proceso formativo sustentado en el diálogo de saberes con 
los conocimientos académicos y con los de otras tradiciones culturales, así 
como para elaborar materiales educativos, trabajos de tesis y textos sobre 
diferentes aspectos de la herencia cultural de los pueblos indígenas. 

libro martha vergara.indd   352libro martha vergara.indd   352 30/08/2020   02:46:55 p. m.30/08/2020   02:46:55 p. m.



353

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

A partir de este trabajo, Formabiap cuenta con una amplia producción 
de materiales educativos, tesis de los estudiantes, textos diversos sobre 
pueblos indígenas amazónicos, exposiciones de cultura material, una web 
sobre cultura inmaterial (www.riosdesaber.org), etc. Desde esta perspecti-
va se potencia la investigación educativa, que ha estado básicamente cen-
trada en el trabajo de tesis, desde aproximaciones culturalmente situadas.

La práctica pre profesional 

La práctica profesional se desarrolla en las comunidades indígenas 
de los pueblos donde provienen los estudiantes. Esta se hace gradual-
mente en la medida que van aprendiendo los diferentes aspectos del 
trabajo docente: conocimiento de los niños y niñas, metodologías de 
las diferentes áreas, relación con la comunidad, gestión educativa, entre 
otros. Este espacio ha constituido uno de los aspectos más importantes 
del trabajo de Formabiap porque es visto como un laboratorio donde se 
desarrollan procesos de acción y reflexión sobre las propuestas pedagó-
gicas que se gestan en la formación docente.

El desarrollo de la práctica implica el trabajo conjunto de diversos acto-
res sociales, en distintos espacios y tiempos. Las Comunidades Educativas 
seleccionan, bajo determinados criterios,39 las escuelas a donde irán los prac-
ticantes. Esta información pasa a las federaciones, autoridades comunales, 
directores de la IE y a las instancias educativas de la jurisdicción a la que 
pertenecen las escuelas. Durante el desarrollo de la práctica, los jóvenes es-
tudiantes estarán bajo la supervisión y el cuidado de la comunidad hasta la 
llegada del asesor, quien apoyará al estudiante y coordinará con las autorida-
des educativas y comunales durante su permanencia en la sede de práctica. 

Los proyectos pedagógicos 

Desde sus inicios Formabiap se propuso formar buenos maestros afirma-
dos culturalmente, con capacidades pedagógicas para desarrollar aprendiza-
jes útiles, pertinentes y situados culturalmente, y que sus egresados también 
actuaran como promotores del cuidado y uso sostenible del bosque, con 
propuestas para mejorar las condiciones de vida de la población. Para ello, a 
inicios de los 90 adquiere el fundo de Zungarococha, donde implanta el mo-
39 Los principales criterios son: (i) Que la institución educativa sea EIB. (ii) Que en esa IE traba-

je un egresado de Formabiap y se esté implementando su propuesta. (iii) Que la comunidad 
acepte recibir a los practicantes y les brinde apoyo logístico y académico.

libro martha vergara.indd   353libro martha vergara.indd   353 30/08/2020   02:46:55 p. m.30/08/2020   02:46:55 p. m.



354 

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

delo HIFCO (Huerta Integral Familiar Comunal), para recoger la sabiduría 
ancestral sobre la agricultura destinada a la alimentación familiar.40 

En esta etapa inicial se ejecutó un intenso trabajo de reforestación 
con árboles frutales y maderables, y a la vez los estudiantes aprendían 
y reflexionaban sobre la sabiduría indígena en la horticultura familiar 
y sobre las técnicas, condiciones y beneficios de la reforestación en los 
territorios depredados. Paulatinamente se implementaron nuevos pro-
yectos productivos gestionados por los estudiantes con la asesoría del 
profesor de Naturaleza y el técnico agropecuario, como crianza de ga-
llinas regionales, pollos parrilleros, lombricultura, cuyes, piscigranja. 
Todos ellos han contribuido, en mayor o menor medida, a que los estu-
diantes entiendan que el bosque requiere que se le ayude a regenerarse 
mediante proyectos que disminuyan la presión sobre sus recursos. 

En toda esta etapa siempre estuvo en discusión cómo integrar a los 
planes de estudios estos valiosos aprendizajes que preparaban a los alum-
nos en su papel de promotores y que se desarrollaban fuera del horario 
de clases. También se discutió cómo preparar a los futuros maestros para 
que manejen las estrategias del trabajo curricular en la educación básica 
EIB a partir de las actividades sociales y productivas de las comunidades 
indígenas. Estos procesos de evaluación y reflexión llevaron a definir 
dos líneas claramente diferenciadas: el desarrollo de actividades sociales 
y productivas de los pueblos indígenas, bajo la conducción de los docen-
tes y los especialistas indígenas, insertadas en el plan de estudios y en el 
horario de clases, y la ejecución de proyectos productivos alternativos, 
realizados en horario extraescolar. 

La realización de los “Proyectos Pedagógicos”, como se llama a la 
estrategia de trabajo curricular a partir de las actividades sociales y 
productivas propias de los pueblos indígenas, se ha desarrollado y enri-
quecido bajo los siguientes criterios iniciales:

• La necesidad de dar un peso y un espacio propios a la construc-
ción de aprendizajes relacionados con la herencia cultural de los
pueblos indígenas, con todo lo que eso implica en términos de su

40 La Comunidad Educativa de Zungarococha se encuentra ubicada a 45 minutos de la ciudad 
de Iquitos, en la carretera de penetración hacia Correntillo, en la localidad del mismo nom-
bre, distrito de San Juan Bautista. Tiene una extensión de 19 hectáreas, 14 de las cuales están 
cubiertas por bosques en recuperación, que son manejados y cuidados por trabajadores y 
técnicos de campo, docentes y estudiantes que se alojan en sus instalaciones durante las fases 
presenciales de su formación. 

libro martha vergara.indd   354libro martha vergara.indd   354 30/08/2020   02:46:55 p. m.30/08/2020   02:46:55 p. m.



355

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

reconocimiento como saberes que tienen un valor en sí mismos y 
no en tanto que validados por la ciencia. 

• La necesidad de responder a las exigencias de los alumnos de tener
referentes prácticos para el desarrollo de su trabajo en la primaria. 

• La necesidad de dar un mayor peso a la construcción de apren-
dizajes en la lengua indígena durante la formación. La formación
de maestros bilingües debe contar con espacios que les permitan
desplegar habilidades para utilizar la lengua indígena y el caste-
llano en el aprendizaje de las diferentes áreas y ciclos de estudio.

El desarrollo de los proyectos pedagógicos 

a. Los especialistas y docentes indígenas de cada uno de los pueblos
que participan en el Programa definen cómo van a organizar los
proyectos relacionados con su herencia cultural y se encargan de
su ejecución y su evaluación. Así la elaboración de conocimientos
indígenas tiene su propio espacio y sigue su propia lógica. De esta
manera los especialistas y docentes indígenas asumen un protago-
nismo que hasta ese momento no habían tenido en el Programa.

Durante la fase de profundización de los saberes de cada pue-
blo, los aprendizajes se construyen a partir de la observación, la
práctica, la escucha de relatos y de testimonios de los participantes
y de consejos de los sabios. Desde el año 2010 se estimó necesa-
rio contar con tiempos fuera del horario académico para traba-
jar aspectos culturales en los momentos del día y del calendario
cuando realmente suceden en las comunidades. Por ejemplo, los
consejos se dan en la madrugada y el tamshi se tiene que tejer
bien de mañanita, si no se aprovechan estas horas, se endurece.

b. Durante la etapa de socialización los estudiantes de diferentes pue-
blos comparten con sus compañeros algunos de los temas que han
desarrollado con sus docentes y especialistas. Cada equipo local defi-
ne cómo piensa socializar su trabajo. Inicialmente esta etapa se daba
al final del proyecto. En 2016 se ha decidido realizarla al final de cada
una de sus fases para profundizar más en sus diferentes aspectos.

c. Los lineamientos de los ciclos no presenciales de los tres prime-
ros años de estudios se basan en los proyectos que se ejecutarán al
inicio del próximo ciclo en Iquitos, para que los estudiantes avan-

libro martha vergara.indd   355libro martha vergara.indd   355 30/08/2020   02:46:55 p. m.30/08/2020   02:46:55 p. m.



356 

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

cen con su aprendizaje práctico y tengan elementos para aportar 
en el desarrollo del proyecto. A partir del cuarto año los estudian-
tes realizan las investigaciones para sus tesis. 

Actualmente la realización de los proyectos basados en las activida-
des socioculturales y productivas de los pueblos originarios no solo se 
orienta a que los estudiantes profundicen los saberes de su pueblo y el 
de los otros pueblos participantes en el Programa, sino que se amplía 
este diálogo en el marco del proyecto para incorporar los conocimien-
tos elaborados por distintas disciplinas científicas, definiendo propósi-
tos claros con relación a lo que se quiere lograr a través del diálogo con 
saberes de otros pueblos y con la ciencia. Esto implica definir qué temas 
se desarrollan en los proyectos y cuáles en las áreas y cómo se establece 
de manera explícita el diálogo de saberes en ellas. 

Los proyectos productivos en la Comunidad Educativa de Zungarococha 

Los llamados proyectos productivos forman parte de un espacio más am-
plio dentro del plan de estudios al que se le ha denominado “Tecnologías 
para el buen vivir”, cuyos destinatarios inmediatos son los escolares de los 
pueblos indígenas, los comuneros  y las comunidades en general. El papel de 
los maestros EIB es el de promotores y facilitadores de estas tecnologías que 
además busca incorporar a los sabios de la comunidad y otros especialistas. 

Las “Tecnologías para el buen vivir” abarcan también aspectos no pro-
ductivos, más allá de la agricultura, la piscicultura y la forestería. Incluye el 
conocimiento de técnicas que mejoran el modo de vida de las comunida-
des indígenas, utilizando a la EIB como vehículo de aprendizaje y transmi-
sión. Comprenden, entre otros campos, la higiene, la medicina tradicional, 
la botánica silvestre, el saneamiento en los hogares y en los lugares de uso 
público, la ornamentación de los centros poblados. Es un espacio abierto 
y lleno de posibilidades capaces de atender a necesidades crónicas o co-
yunturales para las que Formabiap podrá responder con flexibilidad en su 
programación docente. La Comunidad Educativa de Zungarococha (CEZ) 
es el lugar donde se desarrolla la formación docente y, por tanto, donde se 
llevan a cabo los proyectos productivos y su capacitación. La CEZ cuenta 
con un bosque restaurado a partir de un terreno degradado por el pastoreo. 
El resto de los suelos, por su mala calidad, presentan serias limitaciones 
para la práctica de la agricultura estacional y la fruticultura. 

libro martha vergara.indd   356libro martha vergara.indd   356 30/08/2020   02:46:55 p. m.30/08/2020   02:46:55 p. m.



357

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

En el rescate y la difusión de las tecnologías que contribuyen al buen 
vivir, los especialistas y estudiantes desempeñan un papel de primer or-
den y complementan el proceso formativo. Los sabios son claves en la 
recuperación y la transmisión de tecnologías tradicionales que se han 
demostrado eficientes y que han quedado olvidadas o relegadas. 

El Formabiap ha realizado algunos ensayos aunque no siempre exitosos; 
sin embargo, en esta búsqueda y después de varios procesos de ensayo y 
error, el Programa reconoce que las tecnologías que se enseñan deben ser:

• Sencillas: fáciles de aprender por los niños y los adultos y sencillo de
aplicar por ambos.

• Con impacto positivo evidente en la producción agropecuaria o fores-
tal, y en la conservación ambiental.

• De nulo o bajo costo económico (sin necesidad de inversión en insu-
mos o herramientas o con un gasto mínimo asumible por los usuarios).

• Adaptables y replicables en la escuela y, a partir de allí, en las familias y
en el conjunto de la comunidad cuando sea pertinente.

• Sostenibles en el tiempo: que una vez aplicadas funcionen de forma
indefinida y sin necesidad de nuevo apoyo exterior, salvo asistencia
técnica periódica o de refuerzo.

• Respetuosas con el medio ambiente y susceptibles de mejorar su esta-
do actual.

En general, tanto en la recuperación de tecnologías perdidas como 
en la adquisición de las nuevas, la gran mayoría de los estudiantes del 
Formabiap  necesitan ser capacitados para actuar como promotores, fa-
cilitadores o difusores. Los maestros EIB no son formados como exten-
sionistas agrarios ni ese será su oficio en las comunidades, sin embargo 
la mayor parte de ellos ejercerán su profesión en comunidades donde ni 
el Estado ni entidades privadas prestan servicios de difusión, divulga-
ción y asistencia técnica. 

Durante la formación docente, los estudiantes de la CEZ han sido ca-
pacitados en la horticultura básica (incluyendo el cultivo de variedades y 
especies nuevas), la poda de frutales, la injertación de los cítricos, la reco-
lección de los racimos de aguaje sin dañar a la palmera, la fabricación de 
trampas de caza y la plantación de palmas cuyas hojas se emplean para te-
char. Todas ellas son tecnologías que reúnen los requisitos citados arriba. 

Durante el proceso de su formación los estudiantes aprenden y re-
flexionan sobre la sabiduría indígena en la horticultura familiar y a la 

libro martha vergara.indd   357libro martha vergara.indd   357 30/08/2020   02:46:55 p. m.30/08/2020   02:46:55 p. m.



358 

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

vez sobre las técnicas, condiciones y beneficios de la reforestación en los 
territorios sometidos a la depredación acelerada. El objetivo es lograr 
desarrollar capacidades en los estudiantes para generar proyectos que 
mejoren las condiciones del bosque orientados a la Vida Plena de la po-
blación de sus comunidades. 

En la actualidad se ejecutan proyectos productivos gestionados por 
los estudiantes con la asesoría de docentes del Área de ecosistema y de 
instituciones amigas como el IIAP y la ONG La Restinga.

Actividades que complementan  la formación docente 

Estas se han concebido como espacios de formación de capacidades 
técnico-productivas, artísticas, culturales, deportivas, que potencien la 
formación magisterial de los futuros maestros. 

Algunos talleres y módulos productivos se realizan mediante alian-
zas con distintas instituciones como Allin kawsay, Chaski, Warmayllu, 
IIAP, La restinga, entre otras; que motivadas por la rica experiencia del 
Programa han decidido ser parte de ella. 

En los últimos años, esta colaboración ha crecido y cada vez más son 
las instituciones que buscan realizar este trabajo. Para Formabiap, las 
alianzas enriquecen el proceso formativo de los estudiantes al contar 
con apoyo especializado y permiten que el equipo docente tenga distin-
tos puntos de vista frente al trabajo que realiza.

A continuación detallaremos algunas de las experiencias con otras 
instituciones:

El laboratorio del buen vivir: durante tres años, la ONG Warmayllu desa-
rrolló un interesante trabajo desde una metodología basada en el arte con en-
foque intercultural.  Se trabajó con los estudiantes de formación docente con 
el fin de promover la investigación-acción, metodologías y prácticas educati-
vas basados en el arte y orientadas al Buen Vivir y la reducción de la violencia 
de género. En ese sentido se buscó espacios de sanación y diálogo para reducir 
el uso de prácticas culturales que justifican la violencia y fortalecer tradicio-
nes y formas de solucionar conflictos. Lo más interesante de esta experiencia 
es que impulsó a los estudiantes a conocerse y valorarse en sus dimensiones 
personales, espirituales y físicas a través de terapias de artes expresivas.  

Microcine Kukisha-Formabiap: se desarrolla en convenio con Chaski 
Comunicación Audiovisual y tiene como propuesta incorporar las herra-

libro martha vergara.indd   358libro martha vergara.indd   358 30/08/2020   02:46:55 p. m.30/08/2020   02:46:55 p. m.



359

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

mientas audiovisuales a la formación docente para potenciar capacidades 
en los estudiantes en el uso de estas herramientas que les permitan cons-
truir aprendizajes desde el contexto de los niños y niñas. En ese marco se 
busca visibilizar la realidad sociocultural de los pueblos indígenas amazó-
nicos y el de promover espacios de reflexión con la comunidad sobre sus 
características y problemáticas para que  frente a ellas surjan respuestas que 
comprometan la participación de todos y todas.

En el 2014, el equipo se constituyó en un microcine y fue reconocido 
como  parte de la red de microcines del grupo Chaski. Es aquí donde se 
decide la denominación de “Microcine Kukisha-Formabiap”. El nombre 
hace alusión a los pueblos de donde proceden los estudiantes que se aten-
día en el Programa Ku (kukama-kukamiria) ki (kichwa) sha (shawi).

Desde el 2015, los estudiantes han recibido talleres sobre el manejo de 
cámara, elaboración de guiones, filmación, iluminación, sonido, edición, 
montaje y otros efectos indispensables en la producción y pos producción de 
videos. Por otro lado, se ha extendido la atención con proyección de audiovi-
suales en lugares cercanos a la CEZ como los centros poblados de Zungaro-
cocha, Victor Mori y Zungarococha II etapa. Todas estas actividades se llevan 
a cabo en el periodo de la fase presencial (abril a octubre) de los estudiantes. 

Hasta la fecha, los estudiantes han producido videos como: El castigo 
del Yashingo, Arcana del manshaco, danza de la perdiz, Zungarococha 
hacia el buen vivir, Castigo de la madre de las huanganas, Origen de la 
pesca, Curaca de las huanganas, Spot institucional, Umari awa-hombre 
garza, Iya eran-trazo con el corazón, La fiesta de carnaval. Asimismo, se 
han producido cortos animados con la técnica de Stop Motion como: 
Urukuria-la mujer lechuza, Yuwara-defendiendo el agua, El bufeo colo-
rado, El ciempiés que enseña a trabajar y La boa que traga una lancha.41

Fortalecimiento de capacidades para la convivencia en los ámbitos 
escolar, familiar y social como parte de la formación de maestros EIB: 
la tutoría desde una perspectiva intercultural

Considerando que el Programa Nacional de Becas y Créditos-Prona-
bec exige el trabajo de tutoría, el Formabiap, en colaboración con la aso-
ciación Allin Kawsay han diseñado un trabajo de tutoría desde un enfoque 
41 Algunos de estos videos están colgados en youtube: La mujer lechuza: https://www.youtube.

com/watch?v=h17gAZgU6OE. Sacha runa, el hombre del bosque: https://www.youtube.com/
watch?v=wV_E5t02qjQ

libro martha vergara.indd   359libro martha vergara.indd   359 30/08/2020   02:46:55 p. m.30/08/2020   02:46:55 p. m.



360 

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

intercultural. Este programa busca contribuir a la formación personal y 
profesional de los estudiantes indígenas de formación docente ofrecien-
do atención a las problemáticas y necesidades que afectan su desempeño 
académico, pedagógico y social, así como al fortalecimiento de sus poten-
cialidades. En esa línea busca contribuir a la formación de personas y una 
sociedad de Vida Plena entendida esta como una práctica democrática, 
participativa, inclusiva, intercultural y respetuosa del Territorio.

Anualmente el equipo de Allin Kawsay desarrolla talleres vivenciales 
de formación personal con los docentes, especialistas y estudiantes en la 
Comunidad Educativa de Zungarococha.

Logros

• El modelo de formación docente EIB, las propuestas educativas y la
experiencia de Formabiap han sido tomadas por distintas institucio-
nes formadoras e instancias del Estado. Con esto, la organización in-
dígena contribuye a la construcción y fortalecimiento de la EIB en el
país y en la región.

• Ha contribuido a que los pueblos indígenas sean visibilizados a través
del fortalecimiento y afirmación de su identidad.

• Ha sido un espacio para fortalecer capacidades, de ahí que parte del
personal que laboró en esta institución se desempeña en importantes
cargos que permiten impulsar los derechos de los pueblos indígenas y
la implementación de la EIB.

• Los egresados participan en distintos espacios (especialistas indíge-
nas, directores de UGEls, alcaldes, acompañantes pedagógicos, elabo-
radores de materiales, etc.) que les permiten enriquecer y desarrollar
la EIB en  diferentes zonas del país.

• Se han producido alrededor de más de 130 materiales de diversos ti-
pos dirigidos a estudiantes, docentes y público en general como me-
dio de difusión de las prácticas culturales de los pueblos indígenas.

• Se han elaborado propuestas curriculares para la formación docente
inicial y continua y para la educación básica regular en los niveles
inicial y primaria.

• Cuenta con una infraestructura y equipos adecuados para el desarro-
llo de las actividades académicas y administrativas en la Comunidad
Educativa de Zungarococha e Iquitos.

libro martha vergara.indd   360libro martha vergara.indd   360 30/08/2020   02:46:55 p. m.30/08/2020   02:46:55 p. m.



361

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Retos y desafíos

• Contribuir a cerrar la brecha de 4 000 maestros y maestras inter-
culturales bilingües que necesitan los pueblos indígenas de la Ama-
zonía peruana.

• Seguir haciendo incidencia para que el Estado asuma de manera in-
tegral los costos que implica la formación inicial docente EIB.

• Ampliar la formación inicial docente EIB para los niveles de educa-
ción inicial y secundaria, bajo un enfoque de Educación Básica.

• En el marco de la Ley 30512 y su reglamento iniciar gestiones para
crear una Escuela de Educación Superior Pedagógica EIB gestiona-
da entre la organización nacional indígena Aidesep y el Estado.

• Que la lengua indígena sea también un medio de construcción de
aprendizajes en todas las áreas curriculares de la formación.

• Conocer y coincidir con aliados convencidos de la necesidad de
construir una EIB pertinente y de calidad para seguir atendiendo
a otros pueblos que demandan la formación de sus jóvenes como
maestro EIB.

• Recoger este modelo de educación superior intercultural para la
formación de otras carreras profesional. Uno de los grandes retos
de Aidesep es la creación de una universidad intercultural donde se
puedan formar jóvenes indígenas y no indígenas desde un enfoque
intercultural y bajo los principios de Aidesep.

A manera de conclusiones

Formabiap, a lo largo de su historia ha ido construyendo, revisando y ac-
tualizando su propuesta educativa, teniendo como base el reconocimiento 
y valoración de la herencia cultural y las lenguas de los pueblos originarios, 
el ejercicio de los derechos individuales y colectivos, y la participación de 
las organizaciones indígenas y otros agentes en los procesos educativos. A 
partir de estos principios, el Programa forma maestros y maestras con una 
sólida identidad cultural, con competencias interculturales, con un fuerte 
compromiso con el presente y el futuro de sus pueblos, y con capacidad de 
identificar las necesidades y retos actuales de sus comunidades, para que, 
con sus dirigentes y otros actores, propongan e implementen alternativas 
que contribuyan al logro del buen vivir.

libro martha vergara.indd   361libro martha vergara.indd   361 30/08/2020   02:46:55 p. m.30/08/2020   02:46:55 p. m.



362 

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Su labor en la formación de maestros ha conducido a Formabiap al 
diseño, implementación y acompañamiento de propuestas alternativas de 
educación intercultural para educación inicial y de educación intercultu-
ral bilingüe para primaria. A lo largo de sus 31 años de funcionamiento, 
el Programa ha elaborado tres currículos diversificados para la educación 
primaria, dos para educación inicial42 y materiales educativos en castella-
no y en nueve lenguas indígenas. Además ha desarrollado procesos sis-
temáticos de acompañamiento a las instituciones educativas, generando 
procesos participativos de gestión escolar y participación comunal43 en las 
comunidades donde sus estudiantes realizan prácticas profesionales, así 
como investigaciones sobre prácticas educativas y recuperación de saberes 
sobre la herencia cultural de los pueblos indígenas. 

Un elemento que distingue la experiencia del Formabiap y su pro-
puesta educativa, es haber considerado y priorizado la participación de 
los actores sociales como sustento político en cada uno de los procesos 
y actividades educativas, tanto en la formación inicial docente en EIB  
como en la educación básica EIB. Esta decisión rompe con la visión de 
que los maestros son los únicos poseedores de conocimientos y con la 
histórica exclusión de la experiencia y sabiduría de personas que, sin ha-
ber pasado por la escuela, poseen un vasto conocimiento de la realidad 
cultural, social y ecológica de sus pueblos, de sus técnicas y su sistema de 
valores. Además cuestiona la idea de que el aula es el único lugar donde 
se desarrollan aprendizajes. En tal sentido, la propuesta del Programa 
incorpora otros espacios y momentos en los que los aprendizajes son 
significativos y tienen sentido para los estudiantes indígenas. En esta 
orientación se promueve y viabiliza la participación de los conocedores 
o sabios indígenas en el trabajo pedagógico de acompañamiento y ase-
soría al profesor y a los estudiantes en diferentes momentos de la plani-
ficación y el desarrollo pedagógico, tanto en el aula como fuera de ella.

42 Currículos diversificados de Educación Primaria intercultural bilingüe: a) Uno de carácter 
Pan amazónico denominado “Programa curricular Diversificado de Educación Primaria In-
tercultural Bilingüe para los pueblos indígenas Amazónicos”, b) Currículo diversificado para 
el pueblo Kichwa del Alto Napo, y c) Programa curricular diversificado para la zona de la 
Reserva Pacaya Samiria. Para la educación inicial ha elaborado un lineamiento curricular 
para el pueblo Tikuna y otro para el Pueblo Kukama-Kukamiria.

43 Esta experiencia se ha concretado en un modelo denominado CEBES- Comunidades y Es-
cuelas para el Bien Estar.

libro martha vergara.indd   362libro martha vergara.indd   362 30/08/2020   02:46:55 p. m.30/08/2020   02:46:55 p. m.



363

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Referencias Bibliográficas

Banco Mundial. 2019. Perú: Panorama General. Recuperado de: https://
www.bancomundial.org/es/country/peru/overview-
Consejo Nacional De Educación – CNE. 2006. Proyecto Educativo Na-
cional al 2021. La educación que queremos para el Perú. Lima: CNE. 
Consejo de Evaluación, Acreditación y Certificación de la calidad de la 
Educación Superior Universitaria-
CONEAU 2013 La acreditación en el Perú: Avances y perspectivas. Lima: 
SINEACE.
Defensoría Del Pueblo. 2017. Informe Defensorial Nº 174. Lima. Recu-
perado de: 
<http://www.defensoria.gob.pe/modules/Downloads/informes/defen-
soriales/Informe-defensorial-174-EIB.pdf>
Domínguez, Rocío y Monroe, Javier. 2005. Sistematización de la expe-
riencia del Formabiap: 1988-2004. (Informe). Iquitos-Lima, octubre 
2004 –enero 2005.
Dourojeanni, Marc. 2013. Loreto sostenible al 2021. Derecho, ambiente 
y recursos naturales (DAR). Lima.
Gasché, Jorge. Más allá de la cultura: lo político. Teoría y práctica en 
un programa de formación de maestros indígenas amazónicas”. En M. 
Bertely Busquets y A. Robles Valle, Indígenas en las escuelas. México. 
Consejo Mexicano de Investigación educativa.
Gobierno Regional De Loreto. 2018. Ordenanza Regional Nº 
016-2018-GRL-CR. Iquitos.
Helberg Chávez, Heinrich. 2018 Reflexiones para mejorar la educación
intercultural bilingüe. AMAZONÍA, Revista Año 5, Número 12.
ISEP “Loreto” – AIDESEP. 2018. Formabiap: repensando la educación
intercultural bilingüe. Iquitos.
ISEP “Loreto” – AIDESEP. 2014. Formabiap: Lineamientos curriculares
diversificados de formación magisterial en la especialidad de Educación
Primaria Intercultural Bilingüe. Iquitos.
ISEP “Loreto” – AIDESEP. 2010. Formabiap: Lineamientos Curriculares
de Formación Docente en Educación Inicial Intercultural. Documento
de Trabajo. Manuscrito. Iquitos.
ISEP “Loreto” – AIDESEP. 1998. Formabiap: Programa Curricular Di-
versificado de Educación Primaria Intercultural Bilingüe para los Pue-
blos Indígenas Amazónicos. Iquitos.



364

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

ISEP “Loreto” – AIDESEP. 1997. Formabiap: Lineamientos curriculares. 
Formación Magisterial en la Especialidad de Educación Primaria Inter-
cultural Bilingüe. Iquitos.
MINEDU – DIGEIBIR. 2013. Hacia una Educación Intercultural Bilin-
güe de Calidad. Propuesta Pedagógica. Lima.
MINEDU. 2018. Política sectorial de Educación Bilingüe Intercultural y 
Educación Intercultural Bilingüe. Recuperado de: file:///D:/DS%20006-
2016%20POLÍTICA%20EI_EIB_DC.pdf
Ministerio De Cultura. 2019. Cartilla Informativa. Recuperado de: ht-
tps://centroderecursos.cultura.pe/sites/default/files/rb/pdf/Cartilla%20
informativa%20AILI%2023.05.19.pdf.
Trapnell, Lucy y Neira, Eloy. 2006. De la cutipa a la ikara. La experiencia 
del Formabiap 1988-2006. (Informe). Iquitos.2006.
Trapnell, Lucy y Neira, Eloy. 2004. Situación de la Educación Intercul-
tural Bilingüe en el Perú (Informe de consultoría). Lima. Junio de 2004.
Zúñiga, Madeleine y Gálvez, Modesto. 2002. “Repensando la educación 
bilingüe intercultural en el Perú: bases para una propuesta de política”. 
En Fuller, Norma (ed.) Interculturalidad y política. Desafíos y posibili-
dades. Lima: Red para el Desarrollo de las Ciencias Sociales en el Perú, 
2002.



365

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Epílogo

Sylvia Catharina van Dijk Kocherthaler36 

“Yo siempre quería alzar la voz, para que no nos discriminen y nos 
ayuden a conservar nuestras culturas”. Natalia Lizeth López López37 

Presentar las realidades educativas de los pueblos originarios en paí-
ses latinoamericanos es un reto. A partir la valiosa información presen-
tada en esta obra, en este epílogo se problematiza la configuración de los 
planteamientos, dilemas, obstáculos y oportunidades en las propuestas 
y realidades de la política pública para la educación intercultural y bilin-
güe de las naciones aquí incluidas: México, Colombia, Chile, Venezuela 
y Perú.

Con la finalidad de no perder la perspectiva histórica del tema que 
nos ocupa quisiera empezar por recordar que antes del siglo XX las na-
ciones de este continente en sus políticas públicas ignoraron la existencia 
plurilingüe, pluricultural y multiétnica de sus habitantes. 

El antecedente colonial común en Latinoamérica marcó el someti-
miento y la integración de los pueblos originarios a una nueva cultura 
y a la lengua española mediante la fuerza; proceso que fue acompañado 
desde su origen por esfuerzos educativos de misioneros religiosos por 
“civilizar” y “salvar las almas” de los individuos que poblaban estas tie-
rras. Desde su perspectiva hegemónica había que liberar a estos pueblos 
de su ignorancia y atraso, a la vez, que se despojaba a los habitantes de 
sus tierras fértiles en los valles y de las riquezas minerales de sus monta-
ñas. Se trató de someter a los pueblos originarios para usar su mano de 
obra en las haciendas y minas, y se requería que trabajaran de manera 
diferente a la conocida por ellos y bajo esquemas de opresión y explo-
tación. Quienes no se sometían fueron expulsados a montañas y tierras 
inhóspitas donde conservaron sus prácticas ancestrales y adaptaron sus 
conocimientos con la finalidad de lograr su supervivencia en lugares 
donde esto es mucho más difícil. La consecuencia fue su aislamiento y 

36 Correo electrónico: sylviavd@ugto.mx; dijkhoog@prodigy.net.mxProfesora Normalista, 
Licenciada en Lengua y Letras Hispánicas por la UNAM, Maestra en Lengua y 
Letras Españolas con especialidad en Enseñanza del Español como Segunda Lengua 
por la Universidad de Amsterdam, Doctora en Ciencias de la Educación por la 
Universidad Autónoma del Estado de Hidalgo. Estancias postdoctorales en Educación 
por Competencias e Innovación Curricular en la Universidad de Wageningen.

37 Niña indígena nahua-otomí



366

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

la pauperización en todos los sentidos. Sin embargo, pudieron crear una 
gran resistencia y, sobretodo, protegieron de la depredación ambiental 
grandes extensiones territoriales (20% de la superficie nacional en Méxi-
co y casi 30% de la misma en Colombia). Los colonizadores también se 
dedicaron invalidar los conocimientos ancestrales de manera sistemáti-
ca, lo que provocó la pérdida de muchos saberes. 

Después de la independencia de la Corona Española, los grupos liber-
tarios de los países latinoamericanos, dominados por mestizos y criollos, 
siguieron con las mismas políticas y, en muchos casos, como el chileno 
que se documenta en esta obra (p. 300), desconocieron los acuerdos lo-
grados por pueblos originarios con la Corona. Así los mestizos y mi-
grantes europeos del siglo XIX terminaron arrebatando los territorios a 
los pueblos mapuches, obligándolos a sobrevivir en ciudades y pequeñas 
comunidades rurales sin tierras. 

Desde la perspectiva de los colonizadores y sus herederos, los pueblos 
originarios han sido y todavía son un obstáculo para el desarrollo y el 
progreso, pues siempre ha sido difícil introducirlos a las lógicas del pen-
samiento occidental o dominarlos para convertirlos en personas útiles 
al sistema en turno. Sus estrategias de resistencia y supervivencia son 
múltiples.

Desde mediados del siglo XX, en muchos países de este continen-
te, incluyendo Canadá y Estados Unidos de Norteamérica, las prácticas 
depredadoras y extractivas de la cultura occidental han encontrado re-
sistencia por parte de los pueblos originarios. Actualmente, en México 
son motivo de conflictos fuertemente reprimidos: el robo del agua a los 
pueblos yaquis para la zona industrial de Hermosillo, la defensa de las 
semillas ancestrales del maíz frente a los híbridos y transgénicos de em-
presas multinacionales, las concesiones mineras canadienses del 10% de 
la superficie territorial del país durante el régimen de Calderón, las pre-
sas en Jalisco, los parques eólicos en el Istmo, el tren Maya en el sureste, 
por mencionar unos cuantos. 

La respuesta más eficaz a las prácticas de resistencia de los pueblos 
y a estos conflictos abiertos ha sido la escolarización de la población 
infantil. La educación pública en todo occidente promueve de mane-
ra sistemática, a partir del currículo oculto, los valores del progreso: la 
primacía del estatus económico de las personas y del crecimiento del 
producto interno bruto de las naciones; el desarrollo medido con indica-
dores del “tener” acceso a: un buen ingreso monetario, servicios, años de 



367

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

escolaridad, infraestructura sanitaria occidental; el valor del desarrollo 
individual por encima de los intereses colectivos, entre otros. Además, 
promueve el imaginario de que la vida urbana es mejor a la vida rural, 
por lo que se han introducido a las comunidades rurales e indígenas la 
vivienda urbana, el drenaje, las redes de agua potable como indicadores 
del progreso. Un modelo rural serían sanitarios compostadores, cister-
nas de captación de agua pluvial, viviendas modernas con materiales na-
turales de la región, entre otros.

¿Cómo se ha procedido en este proceso de colonización del pensa-
miento de los pueblos originarios, que inició hace más de quinientos 
años, en el siglo XX? Esta obra nos hace un buen recuento y análisis de 
las políticas educativas de Estado promovidas en los diferentes países 
presentados y ejemplifica, con la caracterización de algunas etnias, cómo 
se ha concretado su implementación.

Como expresaron los investigadores en este libro, el primer paso en 
la política pública ha sido el reconocimiento y la visibilización de los 
pueblos originarios que inició en algunos países a principios del siglo 
XX y que culmina con el reconocimiento constitucional de la conforma-
ción pluriétnica, pluricultural y plurilingüe de las naciones. En México 
en 2014 se modificaron los Artículos 2º, 3º, y 4º de la Carta Magna en los 
que se reconoce su composición pluricultural; en Colombia en 1991, (p 
193); en Chile sólo existe una Ley indígena desde 1993 (p 297); en Vene-
zuela la educación intercultural bilingüe adquiere rango constitucional 
en 1999, (p. 381); en Perú se establece la Educación bilingüe en 1972 y la 
Educación bilingüe e intercultural en 1989 (p. 352 y 353).

El reconocimiento constitucional de la composición pluricultural y 
plurilingüe en los países es una respuesta y concesión a la creciente vi-
sibilidad, a las reivindicaciones de los pueblos originarios y a la emer-
gencia de los conflictos entre estas poblaciones y los gobiernos hege-
mónicos. Desde los años de 1970 hasta inicios del nuevo milenio este 
reconocimiento se ha ampliado en los países por presiones locales e in-
ternacionales.

Durante este periodo el espíritu del tiempo en occidente se caracte-
rizó por la profundización de las democracias que, a la vez, se han visto 
amenazadas por regímenes autoritarios y golpes de Estado en Latinoa-
mérica, últimamente, en su modalidad blanda a través de las redes so-
ciales, los fraudes electrónicos en las elecciones y la judicialización de la 
política, entre otros. 



368

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

La lucha por los derechos humanos, de las mujeres y los discapacita-
dos que son más bien individuales y por los derechos colectivos de niños, 
trabajadores, migrantes y pueblos originarios han dominado las dispu-
tas políticas y los discursos públicos nacionales e internacionales. Estos 
esfuerzos por la igualdad social ocuparon los corazones y las mentes de 
los ciudadanos que se empezaron a empoderar a partir de la Revolución 
Francesa. Procesos que se han visto interrumpidos en su continuidad 
por las crisis económicas que azotan a las poblaciones de manera cíclica 
y los conflictos armados. Sin embargo, en la segunda mitad del siglo XX 
las ciudadanías nacionales pasaron por alto la creciente invasión de las 
empresas multinacionales y de los grupos financieros que se han apo-
derado de las principales decisiones políticas de Estado, sin el conoci-
miento pleno, ni el consentimiento de sus poblaciones. Las empresas y 
diferentes gobiernos hicieron acuerdos en aras del “bienestar económi-
co” que han resultado en una profundización de las desigualdades en el 
mundo entero, pero con mayor crudeza en Latinoamérica. Mientras esto 
sucedía de manera silenciosa (Hertz, 2002). Estos grupos hegemónicos 
establecieron un discurso de la “Era del conocimiento” como elemento 
decisivo en el progreso y en el crecimiento económico de las naciones. 
Se referían al conocimiento científico y tecnológico que se genera en las 
universidades (la mayoría subsidiadas por los gobiernos) y que se vin-
culan a las empresas. Este discurso le dio fuerza e impulso al derecho 
colectivo a la educación en el mundo entero, a partir del cual todas las 
naciones se han visto comprometidas en llevar la escuela hasta el último 
rincón del planeta. 

Los y las investigadores/as que participan de esta obra colectiva vi-
sibilizan el largo y difícil proceso de establecer políticas educativas que 
incluyan a las poblaciones pertenecientes a las etnias de sus países. Las 
políticas han tratado de integrar a la población indígena al desarrollo 
hegemónico mediante la castellanización a los pueblos originarios; pri-
mero en internados y escuelas rurales como fue en el México posrevolu-
cionario y unas décadas después en los demás países. Ante las dificulta-
des de tal cometido, se reconoció que sólo a partir de la lengua materna 
sería posible involucrar plenamente a niños y niñas monolingües de los 
pueblos indígenas. De esta manera, se instituyeron las escuelas bilingües 
y fue necesario involucrar a maestros pertenecientes a estos grupos lin-
güísticos. Esta reivindicación de los pueblos originarios fue un primer 
paso para conservar en manos propias la educación de las nuevas ge-



369

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

neraciones. Sin embargo, como lo expresan maestros indígenas cuyas 
voces se recogen en uno de los estudios de caso presentado por nues-
tros colegas colombianos, la escuela sigue siendo una de las “…cosas del 
blanco y lo manda el Ministerio” (p.271), es decir, una imposición de los 
gobiernos en turno. 

No todos los pueblos tienen esta conciencia de manera explícita, ya 
que, sobre todo en los casos de México, Perú y Chile donde los impac-
tos de las políticas neoliberales han devaluado los productos agrícolas y 
artesanales; los pueblos carecen de tierras fértiles suficientes para su so-
brevivencia digna y cuyos gobiernos han desplegado esfuerzos más con-
sistentes de incluir a la población indígena a las escuelas, la colonización 
del pensamiento38 ha avanzado y, actualmente, los pueblos originarios 
reivindican el derecho a la educación, sin que hayan podido develar el 
efecto colonizador de las escuelas en las nuevas generaciones. 

La falta de recursos para establecer las escuelas en las comunidades 
indígenas y para formar a los docentes es un fenómeno común en todos 
los países aquí presentados y la consecuencia es el rezago educativo. Los 
pocos materiales traducidos mantienen los contenidos del currículo he-
gemónico nacional y no incorporan conocimientos ancestrales de los 
pueblos a los que pertenece la población infantil atendida. Finalmente, 
lo que se busca es su integración a la cultura hegemónica nacional. El re-
sultado de estas políticas educativas ha sido que las nuevas generaciones 
de los pueblos originarios, aunque precariamente educadas, adquieren 
los elementos mínimos necesarios para migrar en búsqueda del sueño 
occidental urbano a las grandes ciudades de sus países o del sueño ame-
ricano hacia Estados Unidos de Norteamérica. Ejemplo de ello son gran-
des grupos de indígenas maya, zapotecos, mixtecos y nahua que tienen 
núcleos significativos de población que residen en Nueva York, Chicago, 
Los Ángeles y en otras ciudades del Norte. Como son bilingües, tienen 
facilidad para aprender un tercer idioma (el inglés) y con ello tienen una 
ventaja competitiva sobre otros migrantes hispanos. 

Ahora bien, analicemos el fenómeno del rezago educativo reportado 
para los cinco países en esta obra. El rezago educativo se mide por el 
número de años escolares concluidos y por los resultados de las pruebas 
estandarizadas, promovidas por la OCDE (Organización para la Coope-

38 Como aclaró Franz Fanon (1952) en su obra Peau noire, masque blanche, el oprimido y 
sometido se identifica con el opresor y como consecuencia empieza a desarrollar una conciencia 
colonizadora en su propio detrimento.



370

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

ración en el Desarrollo) como las adaptaciones de PISA en los diversos 
países o ENLACE y EXCALE en México. 

Como se reporta para Venezuela en esta obra y, en menor medida 
para los demás países, el abandono escolar se da cuando la asistencia a la 
escuela es incompatible con la incorporación de los niños y niñas en las 
tareas comunitarias que aseguran la supervivencia de sus pueblos. Y, en 
mi experiencia con los pueblos indígenas y campesinos mexicanos, tam-
bién ocurre, aunque en menor medida, como respuesta a una oferta edu-
cativa que no les hace sentido a los niños y niñas. Prefieren incorporarse 
a las tareas cotidianas con sus familias, donde sienten que aprenden más.

¿Qué es lo que se valora en los exámenes estandarizados a nivel na-
cional e internacional? La comprensión lectora, las habilidades lógi-
co-matemáticas y la capacidad de análisis de acuerdo a los paradigmas 
vigentes en la Ciencia, todo, además, en una segunda lengua para los 
niños, niñas y adolescentes de los pueblos indígenas. No se incorporan 
la comprensión lectora de los tejidos, de las plantas medicinales, del cli-
ma, de las características del suelo, de los astros, de las nubes, de los 
volcanes. Lecturas que los pueblos ancestrales dominan, pero que son 
invalidadas por los paradigmas vigentes en las escuelas y, por lo tanto, 
se están perdiendo. La lógica racional de occidente es la única que se 
examina, y se omite la lógica mítica, simbólica y hermenéutica de los 
pueblos originarios. La capacidad analítica se requiere para resolver los 
problemas que se presentan en esos exámenes y se omite la capacidad 
sincrética y hermenéutica de los saberes ancestrales. Por lo anterior, el 
rezago educativo no es un parámetro para valorar los aprendizajes de 
las nuevas generaciones de los pueblos originarios, ya que sólo miden el 
nivel de aculturación logrado por el sistema público de educación en los 
niños, niñas y adolescentes indígenas. Esto lo señalan de alguna manera 
los profesores indígenas mexicanos que ante las políticas nacionales de 
evaluación reclaman otro tipo de exámenes como reportan autoras en 
este libro (p. 164).

A partir de la incorporación de profesores bilingües en todos los paí-
ses ha iniciado un diálogo tímido y superficial en torno a la necesidad 
de diseñar currículos interculturales, en los que ambas culturas sean tra-
tadas con el mismo peso, con la misma carga curricular en tiempos y 
en importancia, con metodologías propias de ambas culturas para pro-
mover el aprendizaje de las nuevas generaciones. Sin embargo, como la 
escuela es “cosa del hombre blanco” estos esfuerzos siguen dominados 



371

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

por intelectuales occidentales que tienen buenas intenciones pero que, 
difícilmente, podrán establecer un auténtico diálogo horizontal entre la 
cultura dominante y las culturas subalternas. Se hace un esfuerzo por 
incorporar a los maestros indígenas bilingües en la elaboración de pro-
puestas, pero estas deben caber en el marco de pensamiento de la escuela 
vigente en los planes nacionales.

En Perú, a partir de 2012, se ha iniciado un proceso de búsqueda de 
consensos para los programas educativos interculturales, incorporándo-
los a toda la población y no sólo a la población originaria. Sin embargo, 
la colonización del pensamiento de los profesores indígenas se hace pa-
tente cuando señalan que el currículo es exigente en términos cogniti-
vos, en ambos idiomas (p.358). El pensamiento ancestral no prioriza la 
cognición por encima de los saberes que nos permiten sentir, conectar-
nos con, dialogar y ser Uno con la Madre Tierra. 

Es tiempo que los educadores descubran e imaginen las posibilidades 
de escuelas abiertas a la comunidad: periodos en las bancas escolares, y 
tiempos dedicados a la elaboración y lectura de tejidos, a la fabricación 
de la alfarería, a la siembra sustentable, a caminar por los bosques, ríos, 
montañas y desiertos que conforman sus territorios, aprendiendo a sen-
tir la energía de la tierra, las fuerzas magnéticas que se concentran en 
ciertos lugares, a llamar la lluvia, a comunicarse con los volcanes, como 
parte del currículo. 

Con la excepción del Perú, como plantean las investigadoras mexica-
nas: “Las políticas y los programas se realizan desde la cúspide y con la 
lógica de la población mestiza, por lo que con una forma de ser y pensar 
se piensa y planea para otra forma de ser y pensar” (p.166). Nos encon-
tramos ante un obstáculo epistémico como bien señalan los investigado-
res colombianos (p 272) en esta obra. 

De este reconocimiento del estado de las cosas, surge un paradigma 
emergente en torno a la construcción de la interculturalidad en la edu-
cación, que se vincula al esfuerzo de convertir las escuelas en espacios 
de emancipación39 en lugar de que se constituyan en el brazo suave de la 
aculturación que sigue siendo una forma blanda de dominación, explo-
tación y exclusión. 

En México, oficialmente, los parámetros curriculares para la cons-
trucción de escuelas interculturales y bilingües se desarrollan en 2008 

39 Como lo planteó el educador brasileiro Paulo Freire en sus más de 20 obras y cientos de 
conferencias.



372

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

como señalan las colegas mexicanas en este libro. (p. 153). Si bien hay 
una propuesta de incluir a partir de la lengua, la cultura y los valores 
propios de la misma, ésta no tiene un carácter emancipatorio en el sen-
tido epistémico, ya que se plantea el aprendizaje en las aulas al estilo 
occidental (p. 154). 

En Colombia el discurso oficial sí se vincula al empoderamiento ge-
neral de las comunidades y contempla la tierra, la cultura y la educación 
como una tríada constitutiva de las reivindicaciones de los pueblos origi-
narios. En consecuencia, las prácticas de algunos docentes han iniciado 
la configuración de escuelas que asumen un “mestizaje decolonizador 
que obliga al reconocimiento de la diversidad y la interculturalidad” 
(p.274).

En Chile, los planteamientos de política pública con débiles y los au-
tores sustentan que “permanece invisibilizado, homogenizado y descon-
figurado el “sujeto indígena”, resumiendo su participación a la de “sujeto 
beneficiario”, receptor de recursos, cuyas problemáticas son homologa-
bles a las de la población general”(p.319).

En Venezuela mediante decreto presidencial se inician los esfuerzos 
para una educación Intercultural bilingüe en 1979, sin embargo, los dé-
biles esfuerzos se han visto comprometidos por la crisis generalizada en 
el país que afecta de manera más fuerte al sector educativo intercultural 
y bilingüe, así como a los pueblos indígenas en general (p. 351).

En Perú, sin duda el país con los planteamientos más sólidos para una 
política pública generalizada y descentralizada de la Educación Intercul-
tural, ha emprendido el reto de un multi-diálogo constructivo con los 
actores en las escuelas y con quienes apoyan los procesos como Orga-
nizaciones Civiles y Universidades participantes. Cuentan con un plan 
iniciado en 2012 que culmina en 2021 y ambicionan contar con material 
de alta calidad en las lenguas originarias y en el castellano. La pertinen-
cia curricular, así como la atención a la capacidad de los docentes, tanto 
en su lengua materna como en formación didáctica, son elementos a 
resaltar en la estrategia peruana (pp 357 y 358).

Como se observa esta reseña problematizadora de las realidades pre-
sentadas y analizadas por diversas académicas y académicos latinoame-
ricanos, hay muchos retos por delante. 

Los pueblos originarios han resistido a 500 años de políticas coloni-
zadoras y han sufrido una creciente exclusión de sus territorios lo que 
ha causado el deterioro cultural y de bienestar de las poblaciones. El 



373

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

modelo de desarrollo de Latinoamérica es totalmente occidental dada la 
primacía que se da siempre al crecimiento económico sin fin, mediante 
la explotación y extracción de los productos naturales y que se funda-
menta en el esfuerzo y las capacidades individuales de quienes lideran 
empresas, servicios, comercio, cultura. Este paradigma es opuesto al de 
los pueblos originarios que conciben el bienestar a partir de procesos 
productivos y económicos circulares y cíclicos, vinculados a una rela-
ción respetuosa, amorosa y armónica con la Madre Tierra. Estas mane-
ras de estar en el mundo son casi irreconciliables. Sin embargo, para la 
supervivencia de la humanidad son precisamente estos conocimientos 
ancestrales, que nos dan acceso a otra manera de estar en el mundo, los 
que podrán dar respuesta a las enormes problemáticas ambientales y de 
extinción masiva que enfrenta nuestro planeta40. 

A ambas concepciones filosóficas se corresponden propuestas educa-
tivas. En los modelos occidentales el referente para el niño es su propio 
desarrollo que se da a partir de sus aprendizajes que se adquieren, ya sea 
por repetición e imitación o por una construcción propia, en un recinto 
que se crea exprofeso para ello y que se desvincula de la comunidad a la 
que pertenece. En los modelos de los pueblos originarios los referentes 
son relacionales y múltiples, pues el niño se incorpora desde edades tem-
pranas a la vida comunitaria y aprende haciendo. Los abuelos y demás 
familia extendida comparten saberes con las nuevas generaciones.

En occidente el niño se incorpora al mundo laboral a partir de sus 
certificaciones escolares que justifican desigualdades sociales y econó-
micas por la valoración diferenciada que se da a diversas profesiones y 
quehaceres. Los pueblos indígenas incorporan a los niños desde peque-
ños, amplían sus responsabilidades paulatinamente y fomentan la bús-
queda de sus “dones” para colaborar y enriquecer al colectivo dentro de 
una división extricta de actividades propias por género. 

¿Cómo construir la interculturalidad cuando el intercambio de sabe-
res parte de maneras tan diferentes de estar en el mundo y de concebir el 
lugar de las personas en el universo y en las sociedades? 

40 Para muestra de botón, recomiendo los mensajes de tres niñas que desde el corazón llaman a un 
cambio radical en el mundo, ya que plantean cada una a su manera la necesidad de sentirnos y 
comprendernos como Una humanidad en el mundo y en el univeso.
Severn Cullis Suzuki, originaria deVancouver, Canadá.1992. Disponible en https://www.
youtube.com/watch?v=n6yVTSReTQ4
Natalia López López, originaria de Veracruz México, 2013. Disponible enhttps://www.youtube.
com/watch?v=n6yVTSReTQ4
Greta Thunberg, originaria de Estocolmo, Suecia, 2019. Disponible en https://www.youtube.
com/watch?v=_pnDwRHeuD8



374

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Es más fácil comprender y describir grandes obstáculos epistémicos 
que encontrar formas de conciliar maneras diferentes de hacer en la edu-
cación, donde haya espacio para las visiones que conforman nuestros 
pueblos diversos. .

Las teorías de la interculturalidad partieron de un intercambio entre 
diferentes culturas occidentales, que al menos, en lo fundamental, com-
partían formas de estar en el mundo. Cuando se empezaron a pensar 
formas de dar vida a la educación intercultural con integrantes de los 
pueblos originarios, no se comprendieron los obstáculos epistémicos y 
tampoco la realidad del poder desigual a partir del cual se dialoga. La 
invención de la escuela, como institución en la que se recluta y encierra 
a los niños y niñas cada vez por periodos más prolongados de su vida, es 
un invento occidental que sirve a su visión del mundo y a sus intereses. 

Por lo anterior, la auténtica interculturalidad, desde un diálogo hori-
zontal, debería partir desde pensar si la escuela es el mejor espacio para 
formar a las nuevas generaciones o no; y, en caso negativo, pensar en las 
alternativas.

Con las políticas del miedo y el incremento de la violencia social y 
criminal, sobre todo en países como México y Colombia, actualmente, 
las escuelas se cierran cada vez más y se encierran en sí mismas, obsta-
culizando aún más, que en décadas anteriores, la permeabilidad entre es-
cuela y comunidad. En la tradición de la escuela moderna los profesores 
no quieren injerencia de los padres de familia y mucho menos de otras 
personas de la comunidad. Últimamente, se ha querido fomentar la par-
ticipación de los padres pero desde la lógica escolar delegando en ellos 
parte de las responsabilidades que antes asumía el sistema escolar, como 
son mantenimiento, supervisión y corrección de tareas, entre otros. 

Estas prácticas contrastan con la educación indígena en la que la co-
munidad es la instancia formadora y educadora de las nuevas generacio-
nes. Los nidos de lengua, promovidos en Oaxaca, México (Meyer y Mal-
donado, 2010), La Escuela Zapatista en Chiapas, México (Baronet, 2010) 
y la trayectoria de la Escuela Primaria “Miguel Hidalgo”, en Guanajuato, 
México. (Rivera &van Dijk, 2017) son ejemplos donde se ha retomado 
a la comunidad como espacio formador en propuestas interculturales 
construidas desde las bases y en la vida cotidiana escolar.

Otro aspecto que requiere de un diálogo profundo, por las grandes 
diferencias culturales, es cómo pensar en la participación de las nuevas 
generaciones así como en las diferencias de participación por género. 



375

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

En otras palabras, la educación intercultural no puede ser, únicamen-
te, la incorporación en el modelo escolar occidental de la lengua y la 
cultura concebida en sus manifestaciones artesanales y rituales. 

¿Qué ha sucedido en los esfuerzos por conservar las lenguas origina-
rias?: se les ha dado un tratamiento occidental. A la lengua indígena, que 
ha sobrevivido principalmente en una tradición oral, se le inventa un 
abedecedario, una ortografía y una gramática, se escribe y en su apren-
dizaje se valora a los niños por la comprensión lectora de las grafías, 
desvinculadas del sentido profundo de una lectura compleja de nuestro 
entorno y nuestra existencia en él, como se hace en las tradiciones ances-
trales de los pueblos de este continente. No se aprende a leer en la lengua 
a través de símbolos, tejidos y formas en ejercicios hermenéuticos del 
entorno natural y social, que le dan sentido al uso de las palabras para 
nombrar el mundo tal y como se concibe en su cosmovisión.

La verdadera ecología de saberes como la plantea De Souza (2010) es 
más fácil de pensar en términos abstractos y occidentales, que de poner-
la en práctica en propuestas de educación intercultural para la forma-
ción de las generaciones jóvenes.

Lo que se observa es la inclusión de ciertos elementos como la lengua 
y algunos saberes cognitivamente aprehendibles a los sistemas escolares 
occidentales. Es una integración, un esfuerzo más por lograr la acultu-
ración de los pueblos indígenas a las formas de pensar y de hacer domi-
nantes y hegemónicas. 

¿Será este esfuerzo de las políticas públicas para una educación inter-
cultural y bilingüe el esfuerzo más eficaz para occidentalizar e incorpo-
rar de manera definitiva a los pueblos originarios de nuestro continente 
en los modelos de desarrollo vigentes?

Con esta pregunta en la cabeza invitamos a los lectores de esta obra 
a que formen su propio criterio sobre la valía y los impactos esperados 
de los esfuerzos de nuestros gobiernos en las últimas décadas, en las que 
se ha impulsado la Educación Intercultural y Bilingüe para los pueblos 
originarios que habitan los territorios de nuestras naciones cada día más 
despojados de su Madre Tierra. 



376

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Referencias

Baronet, B. (2010). “Zapatismo y educación autónoma. De la rebelión a 
la dignidad indígena” en Sociedade e Cultura. Vol. 13. Núm 2 Julio-di-
ciembre PP 247- 258 UniversidadeGederal de GoiásGolania. Brasil.

De Sousa, B. (2010). Descolonizar el saber reinventar el poder. Montevi-
deo, Uruguay: EdicionesTrilce.

Hertz, N. (2002) The silent takeover: Global Capitalism and the Death 
of Democracy.
 UK: Arrow Books

Meyer L. & B. Maldonado eds.(2010) New World of Indigenous Resis-
tence. Noam Chomsky and Voices from North, South and Central Ame-
rica. San Francisco, CA.: City Light Books.

Rivera, B. y S. van Dijk (2017) “Prácticas interculturales en una escue-
la primaria bilingüe otomí en Guanajuato, México” Memoria del XXI 
Congreso Alas, Uruguay, 2017 No. 2077 Disponible en http://alas2017.
easyplanners.info/opc/?page=listadoCompleto



377

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

41 Posdoctor Ciencia.Narrativa, Posdcotor en Educación, Ciencias, Sociales e Interculturalidad, 
Doctor en Teología, Magister en Filosofía, Especialista en Orientación y Filosofía Colombiana.

Conclusiones

José Arles Gómez Arevalo41

Una vez finalizado el recorrido por esta obra colectiva, denomina-
da Políticas para la educación y formación de los profesores indígenas. 
El caso de México, Chile, Colombia, Perú y Venezuela, en la que varios 
equipos de docentes investigadores a lo largo y ancho de la geografía del 
continente latinoamericano han expuesto sus análisis y estudios, se ex-
tractan algunas conclusiones que pretenden ser más un punto de partida 
que de llegada en el análisis de los temas expuestos, a la vez que pueden 
constituirse en referentes para futuros trabajos que de múltiples maneras 
aborden los mismos o similares argumentos.

La primera conclusión es que de entre los múltiples problemas que 
enfrenta la educación y formación de profesores indígenas en México, 
Chile, Colombia, Perú y Venezuela, respecto al contexto educativo lati-
noamericano, está el relativo a la formación y permanente actualización 
de los mismos en materia pedagógica, didáctica, cultural y epistemoló-
gica. Ante la poca presencia de instituciones formadoras de maestros 
para el medio indígena en nuestros países latinoamericanos, se deben 
crear estrategias efectivas para preparar a los futuros maestros indígenas, 
teniendo presente estándares de alta formación científica y académica, 
de tal manera que estén destinadas a la formación de los futuros líderes 
y ciudadanos indígenas quienes a su vez serán los multiplicadores del 
cambio sociocultural y político en sus comunidades locales y nacionales. 
Según los argumentos de algunos de los autores, son justamente ellos, 
quienes deben formarse en los elementos teórico-metodológicos nece-
sarios para posteriormente contribuir en la formación de sus colegas as-
pirantes a la docencia en contextos inter y multiculturales.

Se requiere igualmente de un proceso de evaluación y seguimiento 
que pondere los procesos formativos de los docentes indígenas, igual-
mente un sistema para reconocer los reales perfiles de los aspirantes a la 
docencia en escenarios de población indígena y raizal, de tal suerte que 
se pueda planear de mejor manera la capacitación y formación de los 
mismos docentes.

Igualmente se requiere de un sistema No se dispuso de un sistema de 



378

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

seguimiento y evaluación que diera cuenta de los logros alcanzados por 
los promotores en los cursos ni de su desempeño de su labor docente en 
el nivel que atendían. Además de condicionar la capacitación, a la sola 
preparación del aspirante para desempeñarse en los dos primeros grados 
de la educación primaria, lo cual, es cuestionable dadas las necesidades 
educativas en el campo.

Igualmente existen aún muchos obstáculos con relación a las impli-
caciones teórico-metodológicas, así como en relación a las reflexiones 
sobre las prácticas docentes en los centros educativos que laboran con 
población indígena, en especial en cuanto al tema del bilingüismo mul-
ticultural, en especial en lo referente al tema de la lecto-escritura en las 
lenguas autóctonas y sobre la formación gramatical tanto de los docentes 
como de los estudiantes indígenas en procesos pedagógicos.

No menos importante es igualmente la falta de políticas claras en 
cuanto a las metodologías para la enseñanza del español como segunda 
lengua, así como la afinidad de contenidos multiétnicos y su tratamiento 
pedagógico; la conceptualización misma de lo que se comprende como 
prácticas docentes en perspectiva multi y transcultural desde la cosmo-
visión de nuestras comunidades amerindias.

De la misma manera, se explicita la importancia de optar por una 
formación docente indígena definida, la cual puede permitir el acceso 
a nuevas interpretaciones de la realidad socio-histórica, económica, so-
cio-cultural y educativa, en que subyacen en las colectividades y los cen-
tros escolares indígenas; igualmente, se debe optar por una formación 
que otorgue a los educadores, los compendios suficientes para buscar 
alternativas de solución a los problemas que enfrenta la misma educa-
ción indígena.

Cabe destacar que los referentes de la formación de los docentes in-
dígenas, se han consolidado por intermedio de diversas organizaciones 
y estamentos educativos, entre las que se cuentan las encargadas de lide-
rar procesos investigativos así como de organizar cursos de formación 
dirigidos al personal que aspira a ingresaren el ámbito de la docencia 
indígena.

Es igualmente importante señalar que muchos docentes indígenas en 
servicio que han tenido una formación pedagógica, lo hicieron según 
directrices formativos de programas que algunas veces no responden de 
manera particular a las necesidades y desafíos educativos de los mis-
mos colectivos indígenas, pues muchos de ellos han sido adaptaciones de 



379

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

programas de educación formal orientados a los sistemas de educación 
local o nacional, en donde específicamente el interés no es la formación 
en el bilingüismo y la inter o multiculturalidad, desde una mirada más 
compleja y ecosistémica.

A la par, es importante recalcar que frente a este complejo panorama 
de la formación de maestros indígenas en nuestros países latinoameri-
canos, salen a colación varios interrogantes que ayudan a vislumbrar la 
carta de navegación para seguir la pista de lo que podría ser un plan de 
formación docente en el presente y en un futuro próximo, en materia 
de formación de profesores indígenas: ¿qué se está haciendo desde el 
contorno educativo indígena frente a problemas como la marginación, la 
pobreza y la exclusión?, ¿cuáles son los retos y desafíos en materia de for-
mación de maestros indígenas que se deben asumir de cara a un mundo 
globalizado, inter y multicultural, a la vez que excluyente y ambivalente?, 
¿cuáles son los enfoques didácticos y pedagógicos más adecuados para 
la afirmación y apropiación de la diversidad socio-cultural, educativa y 
lingüística desde las cosmovisiones indígenas?, ¿cuáles son las técnicas 
más apropiadas a nivel teórico-conceptual y metodológico que deberían 
utilizar los docentes en una perspectiva educativa intercultural desde la 
mirada de nuestras culturas ancestrales? Y por último: ¿Qué valores y 
principios éticos universales se deben impulsar en los docentes indíge-
nas para optimizar los enfoques en investigación educativa y que se re-
viertan en proyectos que impulsen la formación de nuestros docentes 
indígenas desde sus necesidades y carencias reales? 

Desde luego estos interrogantes no agotan las inquietudes y los plan-
teamientos y preguntas son aún múltiples, de manea sucinta, se puede 
concluir que:

a. En términos generales, las políticas y planes de formación
pedagógica del profesorado indígena son aún insuficientes,
sobresale el que los planes formativos aún carecen de perti-
nencia y consistencia en relación al fenómeno de la educa-
ción intercultural y desde la misma diversidad socio-históri-
ca de los colectivos de estudiantes según sus étnicas y grupos
lingüísticos.

b. Aún se perciben “modelos formativos homogeneizantes” que
desconocen la diversidad multicultural de nuestros pueblos
ancestrales; desde esta perspectiva, se plantea como funda-
mental el que las decisiones educativas se ubiquen en la línea



380

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

de convertir a los escenarios educativos en espacios abiertos 
de aprendizajes y en donde se conceda mayor equilibrio en-
tre las oportunidades de formación tanto para los docentes 
como para los estudiantes, respetando y valorando sus ca-
racterísticas culturales propias. 

c. Igualmente se concluye que tanto los directivos docentes
como los maestros tienen un gran compromiso en la gene-
ración de nuevas dinámicas formativas, superando diversos
prejuicios culturales, de género, étnicos y religiosos. Desde
esta óptica, se hace necesario que susciten estrategias educa-
tivas, de alto contenido ético-político así como conceptua-
les y metodológicas, las mismas que se obligan a revisar las
construcciones de nuevos modelos educativos que piensen
una sociedad más diversa, incluyente y solidaria, lo que im-
plica concebir a la educación como una oportunidad social
para aprender y crecer juntos desde idearios más generosos
de participación democrática.

d. La escuela desde la perspectiva de la educación indígena, se
entiende en muchos de nuestros países, a partir de espacios
y prácticas limitantes que distan de los saberes y las formas
de vida de las comunidades indígenas a lo largo y ancho de la
geografía de la América amerindia; en consecuencia, el sen-
tido fundamental de los futuros planes de formación de los
maestros indígenas, debe focalizarse en la vía de identificar y
comprender las concepciones que se asumen por las mismas
etnias indígenas con respecto a la concepción que tienen de
qué significan los escenarios educativos desde la dinámica
de la inter y multiculturalidad, así como desde las propuestas
actuales que giran en torno a la conformación de un sistema
de educación propia.

e. De la misma manera, conviene decir que según los diversos
contextos de la investigación realizada por los distintos auto-
res de esta obra, se observa que aunque los maestros indíge-
nas, procuran establecer criterios para la enseñanza y revita-
lización de sus lenguas nativas, aún se presentan dificultades
al implementar en las aulas, sus iniciativas pedagógicas, las
cuales van desde la falta de materiales apropiados hasta la
precaria situación de las edificaciones donde se congregan



381

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

docentes y estudiantes para sus prácticas educativas.
f. Muchos maestros y estudiantes indígenas, al estar en perma-

nente contacto con otros grupos étnicos, se sienten absor-
bidos y buscan adaptarse a otros hábitos que les permiten
desplegarse más fácilmente en una sociedad caracterizada
por la competencia hegemónica, el consumismo y la globali-
zación del conocimiento. Lo anterior, va en detrimento de su
propio legado histórico-cultural y herencia ancestral.

g. Por otra parte, son escasos los maestros que lideran procesos
de rescate de la propia lengua indígena, bien sea porque no
todos dominan su lengua, al carecer de una adecuada forma-
ción gramatical así como inter y trandisciplinar, o bien sea
porque no se interesan por enseñarla o porque los interesa-
dos en la enseñanza la misma no son apoyados por los direc-
tivos docentes o por el mismo equipo de colegas docentes.

h. Finalmente, considerando las preguntas de investigación
formuladas a lo largo de esta obra colectiva, es importante
plantear que hay posibles propuestas a la problemática de
la formación de docentes indígenas, las mismas que van en
la línea de la etnoeducación como modelo pedagógico para
lograr la pervivencia de las mismas culturas indígenas, con-
virtiéndose en una buena opción para su exigencia de inclu-
sión y reconocimiento social. Los denominados “grupos mi-
noritarios”, entre los cuales se encuentran las comunidades
indígenas de Latinoamérica, sometidos al vaivén de políticas
de educación hegemónica, aplicadas sin tener presente su
lengua, costumbres, escritura, formas de ser y de, así como
de sentir y de actuar, lo que los ha conducido a un olvido de
su propio ser como miembros activos de las sociedades lati-
noamericanas, cada vez más complejas y paradójicas.



382

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

Sobre los autores

Martha Vergara Fregoso
Correo electrónico: mavederu@yahoo.com.mx, 

mararaka@hotmail.com
Profesora Normalista, Licenciada en Educación, Licenciada en Mate-

máticas, Maestría en Educación con Intervención en la Práctica Educa-
tiva, Doctora en Educación por la Universidad La Salle de Guadalajara 
y Posdoctorado en Metodología de Investigación en Ciencias Sociales, 
Humanidades y Artes por el centro de Altos Estudios de Argentina. Su 
línea de investigación es Educación y Cultura. Cuenta con 12 libros pu-
blicados, 30 capítulos de libros, 28 artículos en revistas indexadas.

Actualmente es Profesora de la Maestría y Doctorado en Ciencia Po-
lítica y en la Maestría en Investigación Educativa, Jefa del área de ges-
tión curricular de la Universidad de Guadalajara, cuenta con el recono-
cimiento en el Sistema Nacional de Investigadores Nivel I. Coordina la 
Red Mexicana de Investigadores en Investigación Educativa (RedMIIE), 
y la Red de Profesos de Formación y Asesoría en Posgrados e Educación 
en Iberoamérica.

Aníbal Huizar Aguilar
Correo electrónico: anbal_huizar@yahoo.com.mx , 

anibal.huizar@jalisco.com.mx, 
anbal.huizar@gmail.com

Profesor Normalista, Licenciado en Educación Primaria, Maestría en 
Educación con Intervención en la Práctica Educativa, Doctor en Educa-
ción por la Universidad Pedagógica Nacional.

Su línea de investigación es Educación intercultural y formación ini-
cial de profesores. Cuenta con 3 capítulos de libros, 3 artículos en revis-
tas indexadas, ponente y panelistas en Congresos y Simposios nacionales 
e internacionales. 

Actualmente es Director y académico de la Escuela Normal experi-
mental de Colotlán. Colabora en equipos de Investigación de la Secreta-
ría de educación Jalisco, Universidad de Guadalajara, de la Universidad 
del Norte de Texas y de la Escuela Normal Experimental de Colotlán.



383

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Celia Carrera Hernández 
Correo electrónico: carrera.celia@gmail.com
Licenciada en Educación Básica por la UPN, profesora de primaria 

por la Escuela Normal Rural “Ricardo Flores Magón” de Saucillo Chi-
huahua, Maestra en Educación por el Instituto Tecnológico de Monte-
rrey Campus Chihuahua, Dra. en Educación por la Facultad de Filoso-
fía y Letras de la Universidad Autónoma de Chihuahua, Posdoctora en 
Educación por la Universidad del Zulia Venezuela.

Sus líneas de investigación son Diseño, implementación y evaluación 
curricular, formación y currículo. Cuenta con 4 libros publicados, 6 ca-
pítulos de libros, 10 artículos en revistas indexadas. 

Actualmente profesora-investigadora de tiempo completo en la Uni-
versidad Pedagógica Nacional del Estado de Chihuahua, Campus Chi-
huahua. Perfil PRODEP, miembro del COMIE y del SNI Nivel I. Coordi-
nadora del Cuerpo Académico: Currículo e Innovación Educativa.

Edwin Nelson Agudelo Blandón 
Correo electrónico: pilcumayu@gmail.com
Licenciado en Linguística y Literatura, magíster en Etnoliteratura. Es-

tudiante del doctorado en Historia de las Tradiciones.
Sus líneas de investigación son interculturalidad y comunicación, 

tradiciones, oralidad, historias tradicionales, memoria, en especial con 
pueblos indígenas de Colombia.

Cuenta con un libro resultado de investigación, cuatro artículos en 
revistas indexadas, tres artículos en compilaciones de investigación. Ob-
tuvo un reconocimiento de la CLACSO 2015. Ha hecho contribuciones 
para publicaciones de la colección de audiolibros infantiles con lenguas 
indígenas de Colombia: “De Agua Viento y Verdor” de FUDALECTU-
RA.

Actualmente es Investigador independiente, es miembro del Grupo 
de Investigación Merawi, “Subjetividades, saberes y territorios”, miem-
bro de la red Iberoamericana de estudios sobre oralidad.

Eliseth Rodríguez
Correo electrónico: elisethrodriguez@gmail.com
Magister en Educación Superior, Ingeniero en Computación, Coor-

dinadora del Programa de Informática, Coordinadora del Núcleo de In-
vestigación para la Enseñanza de la Informática (NIEIN), Coordinado-



384

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

ra del Grupo Estudiantes Investigadores e Innovadores de Informática 
(GEIIDI) UPEL. Investigadora PEII Nivel A-2 MppEUCT – Venezuela. 
Experiencia concentrada en Tecnología Educativa, EVA, Marketing Di-
gital.

Fabián Benavides Jiménez
Correo electrónico: fbejim@gmail.com 

fbenavides@unbosque.edu.co
Licenciado en Español y Lenguas Extranjeras de la Universidad Peda-

gógica Nacional, Maestría en Estudios Literarios de la Universidad Santo 
Tomás.

Su línea de investigación se focaliza en educación intercultural bilin-
güe, interculturalidad y formación de maestros indígenas. Cuenta con 
investigaciones acerca de la literacidad oficial y vernácula en la escuela 
indígena, concepciones de maestros indígenas y occidentales acerca de 
la EIB y liderazgo femenino indígena.

Actualmente es profesor de la Licenciatura en Bilingüismo y de la 
Maestría en Docencia de la Educación Superior de la Universidad el 
Bosque. Miembro del grupo de investigación Educación e Investigación 
Unbosque, del grupo de investigación “Merawi, Saberes y subjetivida-
des” y del grupode investigación internacional “Educación Intercultural 
desde la voz de los actores”.

Guillermina Rivera Moreno
Correo electrónico: guillerivmor@hotmail.com
Licenciada en Biblioteconomía (1997, UdeG); Maestría en Estudios 

de Filosofía en México. Actualmente forma parte de la Línea de Inves-
tigación “Historia de las Ideas”, en el Departamento de Estudios Mesoa-
mericanos y Mexicanos (desde el año 2000 a la fecha). Colaboradora en 
el proyecto nacional/ internacional (2013- a la fecha) titulado “La edu-
cación intercultural desde la voz de los agentes educativos”, coord. por 
la Dra. Martha Vergara. Imparte cursos de “Filosofía Novohispana” y 
“Principios de Historia de la Ciencia”, en el Departamento de Historia 
de la UdeG:

Josefina Madrigal Luna 
Correo electrónico: shefimadupn3@yahoo.com.mx
Licenciada en Educación Básica por la UPN, profesora de primaria 



385

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

por la Escuela Normal Experimental Miguel Hidalgo, Maestra en Peda-
gogía por la Universidad Pedagógica Nacional en Ajusco, Dra. en Edu-
cación por el Centro Universitario de Tijuana, México.

Sus líneas de investigación son formación docente e interculturali-
dad. Cuenta con 3 libros publicados, 5 capítulos de libros, 5 artículos en 
revistas indexadas. 

Actualmente profesora-investigadora de tiempo completo en la Uni-
versidad Pedagógica Nacional del Estado de Chihuahua, Campus Parral. 
Perfil PRODEP, miembro del COMIE y del SNI Nivel I, integrante del 
Cuerpo Académico: Currículo e Innovación Educativa.

Javier Huechuqueo Ancamil
Correo electrónico: javier151183@gmail.com
Es Trabajador Social por la Universidad Arturo Prat del Estado de 

Chile. Cuenta con algunas publicaciones sobre indígenas como “Incor-
poración de saberes ancestrales mapuches en contextos urbanos” en la 
revista Voces. Ha colaborado en programas locales de atención a jóvenes 
y niños y como educador social.

Jorge Sir Cáceres 
Correo electrónico: jorge.sir@unap.cl; inchesir@gmail.com
Egresado estudios de Doctorado en Educación, con mención de cu-

rrículo intercultural, por la Universidad Metropolitana de Ciencias de la 
Educación, una Maestría en Ciencias Sociales por la Universidad de Artes 
y Ciencias Sociales y el grado de Profesor de Estado en Historia y Geogra-
fía por la Universidad de Chile. 

Actualmente se desempeña como Director del Instituto de Investigacio-
nes en Educación de la Universidad Arturo Prat. Es docente de Historia, 
Historia Social Contemporánea e Interculturalidad y Colectivos Sociales 
en la UNAP y la Universidad de las Américas Ha publicado “Pewenche”. 
Una mirada etnográfica” (2002), Ediciones del Colegio de Profesores de 
Chile; “La educación intercultural bilingüe. El caso chileno” (2008) FLA-
PE, Foro Latinoamericano de Políticas Educacionales, Buenos Aires.

Josefa Alegría Ríos Gil
Correo electrónico: jriosgil@yahoo.com
Tiene formación académica y profesional multidisciplinaria. En la 

Universidad Nacional de la Amazonía Peruana obtuvo el título de Licen-



386

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

ciada en Educación con especialidad en Educación Inicial. Es Magister 
en Gerencia Social por la Pontificia Universidad Católica del Perú. Ex 
becaria de la Organización de Estados Americanos OEA por estudios 
realizados en el curso Gerencia de Instituciones Educativas en Bogotá 
– Colombia, y ex becaria del Ministerio de Relaciones Exteriores del Es-
tado de Israel por haber realizado el Curso Intensivo “Desde el Centro
Maternal hasta el Primer Grado”, en el Centro Internacional de Capaci-
tación Golda Meir.

Es autora y coautora de diversos textos pedagógicos y ha sido direc-
tora fundadora de la Revista Pedagógica La gota que Camina, publicada 
por la UNAP, en la que ha publicado diversos artículos sobre temas edu-
cativos.

Magnolia Sanabria Rojas 
Correo electrónico: sanabriamagnolia@gmail.com, 

msanabria@pedagogica.edu.co
Licenciada en Lingüística y Literatura, maestría en Etnoliteratura, 

maestría en Educación con énfasis en Lenguajes y Literaturas.
Su línea de investigación es formación de maestros, interculturalidad 

y comunicación, así como pedagogías interculturales, en especial con 
pueblos indígenas de Colombia.

Cuenta con dos libros resultado de investigaciones, dos artículos en 
revistas indexadas, y tres artículos en compilaciones de investigación.

Actualmente es profesora investigadora del Departamento de Len-
guas de la Universidad Pedagógica Nacional, líder del Grupo de Inves-
tigación Merawi, “Subjetividades, Saberes y Territorios” y miembro del 
grupo de investigación internacional “Educación Intercultural desde la 
voz de los actores”.

Miembro Red Iberoamericana de Estudios Sobre Oralidad.

María Victoria Velásquez
Correo electrónico: mv_vict@yahoo.com
Doctorando en Educación. Magister en Educación Superior y Ma-

gister en Gerencia Educativa. Profesora en Educación Comercial. Coor-
dinadora del Núcleo de Investigación para el Acontecer Pedagógico 
(NIAP) de la UPEL. Coordinadora de la Línea de investigación Cultura 
Investigativa e Informacional en el acontecer pedagógico. Investigadora 
PEII Nivel A-1 del MppEUCT – Venezuela. Experiencia concentrada en 



387

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Cultura Investigativa, Formación de investigadores, Tecnología Educati-
va y Formación Docente.

Marta Osorio de Sarmiento 
Correo electrónico: marta.osorio@juanncorpas.edu.co
Profesora Normalista. Licenciada en Ciencias de la Educación, Licen-

ciada en Ciencias Sociales, Especialista en Dirección de Centros Educa-
tivos, MBA en Dirección General, Doctora en Filosofía y Ciencias de la 
Educación, Universidad de Granada España, Posdoctorado en Narrativa 
y Ciencia Universidad de Córdoba Argentina y la Universidad Santo To-
más de Bogotá Colombia.

Línea de Investigación Gestión Educativa: Cuenta con 2 libros, 8 ca-
pítulos de libros y con 18 artículos en revistas indexadas. 

Actualmente Decana de la Escuela de Educación y Ciencias Sociales 
de la Fundación Universitaria Juan N Corpas, profesora del Doctorado 
en Educación de la Salle, profesora de la Maestría en Educación para la 
Salud de la Fundación Universitaria Juan N Corpas, profesora en la Li-
cenciatura en Lenguas Extranjeras de la Fundación Universitaria Juan N 
Corpas, Directora del Grupo de Investigación Cibeles avalado por Col-
ciencias en Colombia, clasificado en C.

Nancy Leticia Hernández Reyes
Correo electrónico: nancylet54@hotmail.com
Licenciada en Pedagogía y Maestra en Educación Superior por la 

Universidad Autónoma de Chiapas (UNACH). Obtuvo el Doctorado en 
Educación en la Universidad de Málaga, España. Actualmente es líder 
del cuerpo académico Educación y Desarrollo Humano de la UNACH. 
Profesora de Tiempo Completo en los programas de Licenciatura en Pe-
dagogía y en la Maestría en Estudios Culturales de la Facultad de Hu-
manidades; asimismo ha sido Coordinadora del Doctorado en Estudios 
Regionales inscrito en el PNPC. Sus líneas de investigación son currí-
culum, formación docente y problemas educativos regionales, donde ha 
formado múltiples recursos humanos asociados a proyectos de investi-
gación. 

Es miembro del Sistema Nacional de Investigadores Nivel I y del 
Consejo Mexicano de Investigación Educativa. Además, es integrante de 
redes académicas entre las que se encuentran la Red Mexicana de Inves-



388

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

tigadores en Investigación Educativa (RedMIIE), y la Red de Profesores 
de Formación y Asesoría en Posgrados y Educación en Iberoamérica.

Nubia Esperanza Castro Reina  
Correo Electrónico: nubiacastroreina@gmail.com
Agróloga, Especialista en Mercadeo Agroindustrial, Magister en Do-

cencia, Doctora en Educación y Sociedad de la Universidad de La Salle- 
Colombia. En el campo educativo se ha desempeñado como docente y 
en cargos de dirección en Instituciones de Educación Superior colom-
bianas por más de 20 años. La producción académica ha girado en torno 
a la línea de investigación: saberes educativos, pedagógicos y didácticos, 
con énfasis en la interculturalidad y la educación para el desarrollo so-
ciocultural; generadora de la metodología dialógica intercultural inte-
grada – MDII, como ruta pedagógica para conocer las culturas mino-
ritarias. Actualmente vinculada al Comité Curricular de la Facultad de 
Ciencias Básicas y Educación y Asesora de la Oficina de Acreditación 
de la Universidad Popular del Cesar (Norte de Colombia), cercana a la 
Sierra Nevada de Santa Marta, que facilita la interacción y conocimiento 
del pueblo indígena Kogui, el cual se ha convertido en objeto de estudio 
permanente.

Rosa Evelia Carpio Domínguez
Correo electrónico: reve-cad@hotmail.com
Cuenta con Licenciatura en Psicología de la Universidad de Guana-

juato, Maestría en Pedagogía en la Unidad UPN de Ajusco y Doctorado 
en Educación en la Unidad UPN 111. Realiza investigación en temas de 
Interculturalidad y Formación de Docentes. Cuenta con 8 capítulos de 
libros, 4 artículos en revistas y ponencias en eventos. 

Actualmente es profesora de la Licenciatura en Intervención Educa-
tiva y en la Licenciatura en Psicología Educativa, coordina el área de 
investigación de la Unidad UPN 111 en Guanajuato, México. Es Perfil 
Prodep, participa en la Red Mexicana de Investigadores en Investigación 
Educativa (RedMIIE), en la Red de Profesos de Formación y Asesoría en 
Posgrados e Educación en Iberoamérica y en la Asociación Interuniver-
sitaria de Investigación Pedagógica (AIDIPE). 



389

EL CASO DE MÉXICO, CHILE, COLOMBIA, PERÚ Y VENEZUELA

Rigoberto Martínez Sánchez
Correo electrónico: rigobert19@hotmail.com
Licenciado en Ciencias de la Educación con especialidad en Ciencias 

Sociales por la Universidad Valle del Grijalva, Maestro en Educación con 
Especialidad en Investigación Educativa y Doctor en Estudios Regiona-
les por la Universidad Autónoma de Chiapas.

Su línea de investigación es Epistemología, cultura y educación. 
Cuenta con capítulos de libros, libro y artículos en revistas indexadas. 

Actualmente es Profesor de la Maestría en Estudios Culturales, de la 
Especialidad en Procesos Culturales lecto-escritores, Coordinador de 
Investigación y Posgrado en el Centro de Estudios para la Construcción 
de la Seguridad y Ciudadanía, Universidad Autónoma de Chiapas, cuen-
ta con el reconocimiento en el Sistema Nacional de Investigadores.

Sandra Robilliard
Educadora peruana con más de 20 años de experiencia de trabajo en 

Educación
Intercultural Bilingüe (EIB). Con estudios profesionales de educación 

en el Instituto
Superior Pedagógico Público Loreto, en la Universidad Femenina del 

Sagrado Corazón del Perú y con estudios de maestría por la Universidad 
Nacional Mayor de San Marcos.

Autora y coautora de diversos materiales para la educación básica y 
la formación docente en EIB. Participó en el diseño, desarrollo y eva-
luación de currículos innovadores para la Amazonía Peruana y para los 
pueblos Kichwas, Kukama-Kukamiria y Matsiguenka. Colaboró en la 
construcción de propuestas educativas para la formación y capacitación 
docente EIB. Trabajó como coordinadora del equipo de Propuesta Peda-
gógica de la Dirección General de Educación Intercultural Bilingüe del 
Ministerio de Educación del Perú y actualmente labora en el Programa 
de Formación de Maestros Bilingües de la Amazonía Peruana (Forma-
biap) como coordinadora del proyecto “Castellano Activo para Pueblos 
Indígenas Amazónicos”.

Tomás Fontaines-Ruiz: 
Correo electrónico: tfontaines@utmachala.edu.ec
Doctor en Ciencias Humanas, Posdoctorado en métodos, técnicas y 

metodologías aplicada a las ciencias sociales y humanidades. Doctoran-



390

POLÍTICAS PARA LA EDUCACIÓN  Y FORMACIÓN DE LOS PROFESORES INDÍGENAS

do en Estudios del Discurso. Especialista en metodología de la investiga-
ción. Profesor Principal de la Universidad Técnica de Machala, Ecuador. 
Coordinador de la Red de Enseñanza de la Investigación. 

Yolanda Isaura Lara García
Correo electrónico: ylara@upnech.edu.mx

yolislara_1@hotmail.com
Profesora Normalista, Licenciada en Educación Primaria, Licencia-

da en Matemáticas, Maestría en Pedagogía, Doctora en Investigaciones 
Educativos por el Instituto de Investigaciones Sociales y Humanas S. C. 
de Oaxaca de Juárez, Oaxaca, México.

Su línea de investigación es Currículum, Formación docente e Inter-
culturalidad, cuenta con 4 libros publicados, 6 capítulos de libros, 5 artí-
culos en revistas indexadas.

Actualmente es Profesora de la licenciatura en Pedagogía, y como res-
ponsable de tutor en titulación del Doctorado en Educación de la Uni-
versidad Pedagógica Nacional del Estado de Chihuahua, (UPNECH), 
participa en la Red de Investigadores de Chihuahua.






